





Een zoektocht naar ons bestaan | 1

Wie ben jij

Een verkenning van ons bestaan

Deel 2

Vijf gangbare werkelijkheden

Leegte

Jan van Origo



2 | Wie ben jij

Carla Drift is een fictieve persoon. Geen bestaand mens heeft voor haar
model gestaan.

Man Leben is een fictieve persoon. Geen bestaand mens heeft voor hem
model gestaan.

Narrator Narayana is een fictieve persoon. Geen bestaand mens heeft voor
hem model gestaan.

Uitgegeven door: Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2015

Dit werk is gelicenseerd onder een Creative Commons Naamsvermelding-
NietCommercieel-GelijkDelen 3.0 Unported licentie

Photos, images, renderings and quotations in the text may be copyrighted by
third parties.

Cover design: Microsoft Office - Aantrekkelijk

Bron afbeelding omslag: http://nl.wikipedia.org/wiki/Jakobsladder_(Bijbel)
Logo: http://en.wikipedia.org/wiki/Klein_bottle

ISBN: 978-94-91633-22-5

Omnia- Amsterdam Uitgeverij

Website: www.omnia-amsterdam.nl



Een zoektocht naar ons bestaan | 3

Al slaap ik altijd
op mijn reizen, elke nacht
op een andere plaats,
de droom die ik altijd droom

brengt mij naar mijn eigen huis.

- Ryokan

In iedere golf:
niets ontstaat en vergaat;

Schelp in de branding



4 | Wie ben jij



Een zoektocht naar ons bestaan | 5

Inhoudsopgave

Inleiding 7
Naar het einde van de nacht: op naar de kern van de cycloon 11
De wind neemt jou mee: in vergankelijkheid en imperfectie 25
De wind in de zeilen: vluchtig als het leven zelf 41
Windstilte: leegte binnen heel-zijn 55
Mist: één in heel-zijn 71
Vorm is leegte en leegte is vorm: golvenspel binnen heel-zijn 87
Weg van de leegte: wat is deze weg? 103
Met Dank 121
Bibliografie 123

Index 137



6 | Wie ben jij



Een zoektocht naar ons bestaan | 7

Inleiding

D e zoektocht naar “Wie ben jij” - in de vorm van een “Verkenning
van ons bestaan” - is een hedendaagse Odyssee met 17 aanleg-

plaatsen. Aan het einde zullen wij terugkijken op onze reis. Wij zullen
zien dat alles in een zucht is volbracht.

Voordat wij de zoektocht hervatten met het betreden van de wereld van
alledag, geven wij eerst een korte samenvatting van de reis tot nu toe.

Bij de eerste aanlegplaats hebben jij en ik de volkomen eenheid beleefd

om vandaar via “Solipsisme”, “Het universum is een droombeeld”,
“Pantheisme” en “Indra’s Net” naar de tweede aanlegplaats te reizen.

[1]



8 | Wie ben jij

Op de tweede aanlegplaats is de eenheid - beginnend met een eerste
scheuring van lucht en aarde [2] - in onnoemelijk veel deeltjes
uiteengevallen. Ook jij en ik zijn volkomen uiteengevallen in ontstellend
veel minieme deeltjes. Na een eerste ordening binnen deze deeltjes, zijn
wij - de hoofdpersonen Carla Drift, Man Leben en Narrator - na een
ontstellend lange tijd in de vorm van mens op onze aarde teruggekeerd.

(3]

Bij de derde aanlegplaats hebben wij gezien hoe onderling vertrouwen
en wederkerige verbondenheid tussen mensen tot stand zijn komen -
en worden bestendigd - door het plaatsen van “mensen, objecten,
offergaven en het woord in het midden” tussen mensen onderling en/of
tussen mensen en de onderlinge onzekerheid.




Een zoektocht naar ons bestaan | 9

Als voorbereiding voor het vervolg van onze Odyssee - waarin wij het
leven van alledag betreden - is er een intermezzo gevolgd en vervolgens
hebben de drie hoofdpersonen elkaars biografie beschreven.

Tijdens het tweede deel van onze Odyssee beschouwen wij de volgende
vijf gangbare werkelijkheden als aanlegplaatsen voor het leven van
alledag, omdat deze gezichtspunten een goede indruk bieden van de
menselijke beleving van het dagelijkse leven:

o Feiten en logica

o Intensiteiten en associaties
o Leegte

o Verandering

o Onderlinge verbondenheid



10 | Wie ben jij

Bieden deze vijf gangbare werkelijkheden alles wat wij nodig hebben
voor onze zoektocht naar “Wie ben jij?” [5]. Wij hebben eens gelezen
dat:

"Wanneer jij deze vijf aanlegplaatsen op een correcte manier bezoekt, dan
ben jij opgenomen in het volkomen heelal. Bezoek jij deze gangbare

sterveling”. [6]

Aan het einde van deze gangbare werkelijkheden zullen wij terugkijken
om te zien of wij gewone stervelingen zijn gebleven en/of wij volkomen
zijn opgenomen in het heelal.

[1] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Indra's_net

[2] Volgens Genesis 1:1 - het eerste boek van Oude Testament - schiep/scheidde
God eerst de lucht en de aarde. De Hebreeuwse werkwoordkern “bara” heeft vier

betekenissen: “scheppen”, “klieven”, “uitverkiezen” en “voeden”. Bron: http://
www.gbible.com/hebrew-old-testament/genesis/1.html

In de Westerse vertalingen van de Hebreeuwse versie van het Oude Testament
wordt het woord “shamayim” vertaald met “hemel”. Waarschijnlijk is “lucht” of
“firmament” een betere vertaling voor het Hebreeuwse woord “shamayim”. Zie ook:
http://www.gbible.com/hebrew-old-testament/genesis/1.html en http://
www.ancient-hebrew.org/35_home.html en Benner Jeff A.A Mechanical Translation
of the Book of Genesis - The Hebrew text literally translated word for word. 2007

[3] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Atom

[4] Bron afbeelding: http://fr.wikipedia.org/wiki/Charlemagne

[5] Volgens het Boeddhisme geven de vijf skandha’s alles wat wij nodig hebben voor
onze spirituele ontwikkeling. Zie ook: Origo, Jan van, Wie ben jij - een verkenning
van ons bestaan - deel 1. Amsterdam: Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2012 p. 172 -
183

[6] Bron: The Sixth Patriarch’s Dharma Jewel Platform Sutra. San Francisco: Buddhist
Text Translation Society, 2002, p. 381 - 382. Opmerking: “Buddha-use” en “Store
enveloping consciousness” zijn als “volkomen heelal” weergegeven.



Een zoektocht naar ons bestaan | 11

aar het einde van de nacht:
Op naar de kern van de cycloon

N acht. Een heldere hemel bij nieuwe maan. Narrator rijdt de
geleende Skoda Superb Combi [1] van Amsterdam door de
Noordoostpolder [2] naar de jachthaven aan het Lauwersmeer bij het
vertrekpunt van de veerboot naar Schiermonnikoog. De beide
koplampen schijnen over de lege snelweg door het lege donkere land
dat ruim 50 jaar geleden nog bodem van de Zuiderzee was. Carla
doezelt op de achterbank. Man zit als bijrijder naast Narrator; in het
spaarzame licht van het dashboard kijken zij naar de afslag bij

Emmeloord die heel in de verte weg is verlicht met lantaarns.




12 | Wie ben jij

“Binnen de leegte tovert het licht van de koplampen - met
straatverlichting heel in de verte - een donker toverlandschap
tevoorschijn waarin alles dat wij nu zien, ontstaat en meteen weer
verdwijnt als schimmen die in een flakkering tot leven worden
geroepen om daarna weer te verglijden in de donkerte. Ik heb als
jongen in Zuid Limburg al gehouden van donkere nachten met het
oneindig heelal waarin ik - opgenomen - één was met alle sterren en
melkwegstelsels aan het firmament. Nu voel ik mij zweven binnen een
vage witte nevelgloed op een oneindige reis door het heelal en daarbij
volmaakt thuis in dit vaartuig. Vanavond - voordat wij ons
voorbereiden om te vertrekken - heb ik in een boek een definitie
opgezocht voor Boeddhistische verlichting [4]:

“Verlichting is realisering van de eenheid van leven” [5].

Ik ben deze definitie gaan opzoeken, omdat wij gistermiddag het
onderzoek van “intensiteiten en associaties” hebben afgesloten met de
vraag: “Een - wat is dat?” die een boeddhistische leraar aan een wijze
vrouw stelde. Zij was niet in staat deze vraag te beantwoorden. Ik vraag
mij af of het onvermogen - of de leegte - van de wijze vrouw om te
antwoorden niet beter past bij de vraag: “Een - wat is dat?” dan deze
definitie van Boeddhistische verlichting.

Wij beginnen nu aan het onderzoek van “leegte” op onze zoektocht naar
“Wie ben jij”. In de Hart Sttra is “$linyata” in Sanskriet het woord voor
leegte. Weet jij welke betekenissen dit woord in het Sanskriet heeft?”,

vraagt Man.

De auto nadert de wegsplitsing bij Emmeloord. Narrator remt wat af en
neemt de afslag naar Lemmer. Hierbij is Carla wakker geworden en zij
vraagt: “Waar zijn wij?”. “Bij Emmeloord in de Noordoostpolder, wij
gaan nu richting Friesland. Ik heb Narrator naar de betekenis van het
woord “Stinyata” gevraagd”, zegt Man.



Een zoektocht naar ons bestaan | 13

“Het woord “$iinyata” wordt meestal met “leegte” of “leeg van zelf” [6]
vertaald, maar deze vertaling geeft alleen de kern van het woord weer,
net zoals er in de kern van een wervelstorm meestal een windstilte
heerst bij een heldere hemel; de kern van de cycloon is overdag zonnig
en “vrij” van wind.

Het woord “$§linyata” is samengesteld uit de werkwoordkernen:

o “$vi” - dit is de zwakke vorm is “V$0” - met de betekenissen
“opzwellen” en “uitdijen”;

e “ya” dat “beweger” en “drijfveer” betekent. Mijn vader zei dat
“ya” nauw verbonden is met de werkwoordkern “vyaj” in de
betekenis van “offeren”, “geven voor een hoger - Goddelijk/
hemels - doel” (misschien wel “Gods gave” in wederkerigheid).

Ook vertelde hij mij een keer dat “ya” verbonden is met ons



14 | Wie ben jij

woord “ja” als positieve instemming en bevestiging. Hier in
Noord Nederland gaat “ja” via de koopmansgeest al snel over in
een overeenkomst, maar ik denk dat mijn vader doelt op een
erkenning en een positieve grondhouding;

» o«

e “t3a” met de betekenissen “onbegaanbaar”, “ontoegankelijk”,
ook “onschendbaar” en “heilig” [8].

Een hedendaagse Japanse Zenmeester in Amerika schrijft in zijn uitleg
van “$linyatd” dat dit woord geen ontkenning van het concept van
bestaan is, maar het woord geeft aan dat ons gehele bestaan in al haar
vormen volledig afhankelijk is van het beginsel van oorzaak en gevolg;
wij hebben al eerder gelezen dat zelfs de Goden zijn gebonden aan het
beginsel van oorzaak en gevolg [9]. Omdat de factoren van oorzaak en
gevolg voortdurend veranderen, is er geen statisch - vaststaand -
bestaan mogelijk. Het woord “$§linyata” ontkent categorisch de
mogelijkheid van het bestaan van statische - vaststaande -
verschijningsvormen. Alle verschijningsvormen zijn volgens deze

hedendaagse Japanse Zenmeester relatief en onderling afhankelijk.

Daarbij schrijft hij dat “$§tinyata” ook “nul” betekent, een begrip dat in
Europa pas laat bekend is geworden, maar in India is “nul” al veel
eerder in gebruik. Nul heeft geen getalswaarde in zichzelf, maar het
vertegenwoordigt de afwezigheid van getalswaarden en symboliseert
daarmee tegelijkertijd de mogelijkheid van alle getalswaarden.
Vergelijkbaar hiermee vertegenwoordigt “Siinyata” door middel van het
begrip “nul” of “geen” de mogelijkheid van het bestaan van alle
verschijningsvormen en is daarmee tevens opgenomen in alle
verschijningsvormen, die alleen bestaan in relatie tot hun niet-bestaan

én in hun onderlinge verbondenheid [10]”, zegt Narrator.



Een zoektocht naar ons bestaan | 15




16 | Wie ben jij

“De definitie van nul is wat te beperkt: daar ga ik nu niet op in. Als ik het
goed begrijp, dan duidt “$§tnyata” op “leeg van” en “leeg tot”, net zoals
Erich Fromm bij het begrip “vrijheid” - volgens mij - doelt op “vrij van”
en “vrij tot” in onderlinge samenhang [12]. Hierbij moet ik denken aan
de Franse fenomenoloog Maurice Merleau Ponty die stelt dat
verschijningsvormen ontstaan door een creatief proces van gelijktijdige
zingeving en zinneming [13]. De Zenmeester voegt hier de leegte - of
ruimte - voor het ontstaan van verschijningsvormen aan toe”, zegt
Carla.

“Interessant dat jij een creatief proces noemt voor het ontstaan van
verschijningsvormen. De Japanse Zenmeester geeft aan dat een intuitief
en onmiddellijk begrip van “Siinyata” de basis vormt voor alle begrip.
Maar voordat hij dit stelt, benoemt hij eerst “Stiinyata” van het ego en
vervolgens “$§linyata” van dharma [14] - de wereldorde en plicht [15] -
en “$linyata” van het subjectieve en het objectieve. Hierna concludeert
hij dat alles - iedere verschijningsvorm en ieder wezen - alleen bestaat
door middel van het beginsel van onderlinge athankelijkheid gebonden
door de wet van vergankelijkheid. Het intuitief en onmiddellijk begrip
hiervan leidt tot kennis en begrip van de vier grote waarheden te
weten: vergankelijkheid, onderlinge verbondenheid, verschijnings-
vormen en essentie; misschien is het goed om later op deze vier
waarden terug te komen. De Zenmeester gaat in zijn oordeel over het
belang van vergankelijkheid - leegte of ijdelheid - en onderlinge
verbondenheid verder dan Maurice Merleau Ponty bij het ontstaan of
creatie van alle verschijningsvormen en ieder wezen.

=n

De uitleg van “Stinyata” komt uit de inleiding van deze Zenmeester in
zijn boek over de Boeddhistische Hart Sitra.

Deze beschrijving van de Zenmeester is mij bijgebleven, omdat deze zo
goed past bij mijn beleving van de geesten in de nacht. Als kindsoldaat
in Afrika stak ik - met onze militie - aan het einde van een nacht het bos



Een zoektocht naar ons bestaan | 17

rondom een dorp in brand. Wij schoot op iedereen die uit het bos kwam
en wij waren blij [16]. De geesten van deze dorpelingen draag ik nog
altijd met mij mee; hun adem - in leegte en ijdelheid - is mijn adem
geworden. ledere nachts zijn zij voor mij even reéel als mensen die ik
overdag tegenkom; deze geesten zijn met mij verbonden in onderlinge
afhankelijkheid binnen de wet van vergankelijkheid: overdag zijn zij
verdwenen”, zegt Narrator.

“Zijn deze geesten ook nu hier in deze auto voor jou reéel aanwezig?”,
vraagt Man.

“Nee, nu bestuur ik de auto en heb ik mijn aandacht bij de weg, maar als
ik mijn aandacht nergens op richt, dan komen de geesten vanuit de
leegte van de duisternis tot leven, net zo levensecht als een droom
tijdens de slaap. Of om een citaat aan te halen dat vaak ten onrechte aan
Mark Twain wordt toegeschreven: “I am an old man and have suffered a
great many misfortunes, most of which never happened” [17]”, zegt
Narrator.

“Gelukkig, want anders zou ik jou willen vragen om een parkeerplaats
op te zoeken en morgenochtend bij daglicht verder te rijden. Ik heb
enkele versies van de Hart Siitra in mijn bagage om te bestuderen. Zou
jij mij willen helpen bij de interpretatie van het Sanskriet?”, vraagt Man.

“Dat is een goed idee. Ik heb een exemplaar van de uitleg van de Japanse
Zenmeester bij mij. Heb jij een waterdichte ruimte op de boot voor
boeken?”, vraag Narrator.

“Jouw boek past gemakkelijk in de waterdichte ton. Wanneer wij bij
laag tij droog liggen, dan is er tijd om te lezen”, zegt Man.

“De definitie voor verlichting die jij net hebt genoemd, geeft één aspect
van verlichting - in lijn met de onderlinge verbondenheid binnen de
metafoor van Indra’s Net [18] - duidelijk weer. Het is slechts één zijde



18 | Wie ben jij

van de medaille, de andere zijde is “Stinyata”. In het Boeddhisme wordt
voor verlichting vaak de term “nirvana” gebruikt, dat letterlijk betekent:
“afwezigheid van bos (of belemmeringen)” of “op de open vlakte” [19].
In het Hindoeisme duidt men verlichting vaak met “moksha” [20] aan
dat afkomstig is van de werkwoordkern “vmuc” die onder meer
“losmaken, bevrijden” betekent. Met beide duidingen ben ik niet
gelukkig, want ik denk dat “Siinyata” tezamen met de metafoor van
Indra’s Net een betere duiding geeft aan het begrip verlichting. Het lijkt
mij goed om op dit deel van onze zoektocht niet alleen leegte in de zin
van “leeg van” of “ruimte”, maar ook in relatie met onder meer de vier
grote waarheden van het Boeddhisme en met Indra’s Net te bezien”,
zegt Narrator.

“Goed idee. Wanneer ik op mijn reizen onder de donkere sterrenhemel
wakker lag, dan voelde ik mij in de ruimte - of in de oneindige leegte -
opgenomen. De grenzen tussen de ruimte en mijzelf vervloeiden en ik
werd één met alles om mij heen. In een boek over Zen Boeddhisme heb
ik twee gedichten gelezen die een lege spiegel als metafoor voor het
leven benoemen; in het tweede gedicht wordt ook de illusie van de lege
spiegel weggenomen zoals tijdens deze autorit door de donkere polder
het zicht op het landschap ontbreekt. Kennen jullie de tekst van deze
gedichten?”, vraagt Carla.

“Het zijn twee gedichten die zijn geschreven tijdens de benoeming van
- of beter de Dharma overdracht aan - Huineng [21] de zesde Zen
patriarch. In mijn eigen woorden: de vijfde patriarch voorvoelde dat de
gedoodverfde kandidaat niet tegen deze taak zou zijn opgewassen. Hij
vroeg aan iedere monnik die kandidaat zou willen zijn, om een kort
gedicht met de kern van Zen te schrijven en te openbaren op de
kloostermuur. Alleen de gedoodverfde kandidaat publiceerde anoniem
het volgende gedicht:



Een zoektocht naar ons bestaan | 19

Het lichaam is een Bodhi boom;
De geest als een lege spiegelstandaard.
Nu en altijd veeg deze schoon

En laat geen stof oplichten [22]

“Bodhi” - dat qua klank (en betekenis via “et incarnatus est” [23])
verwant is aan het Engelse woord body - betekent in het Sanskriet: “een
boom van wijsheid, of een boom waaronder een mens Boeddha

wordt” [24].

Een volgende ochtend hing er naast dit gedicht een tweede gedicht met
de tekst:

Bodhi is fundamenteel zonder boom;
De lege spiegel heeft geen standaard.
Van oorsprong is er geen enkel ding.

Waar kan stof oplichten?

In het Sanskriet heeft “Bodhi” als tweede betekenis: “volkomen
verlichting” [25]. De vijfde patriarch wist dat een nederige
houtsprokkelaar - zonder enige formele opleiding tot monnik - dit
tweede gedicht had geschreven en hij voorzag een opstand van het
klooster tegen de benoeming van deze leek als Dharma opvolger. In de
volgende nacht heeft de Dharma overdracht plaatsgevonden en bij het
eerste ochtendlicht is de zesde Zen patriarch uit het klooster moeten
wegvluchten. De monniken hebben hem nog lang achtervolgd.
Uiteindelijk is hij na een lange vlucht volledig geaccepteerd als Dharma
erfgenaam; iedere Zenmeester is in directe lijn met deze zesde patriarch
verbonden. En met het voordragen van het gedicht weerspiegel ik hem
in de leegte van de nacht”, zegt Man.



20 | Wie ben jij

“Schitterende uitleg. Zullen wij morgen hierover verder gaan? 1k zou
graag nog wat verder doezelen”, zegt Carla.

“Dan ga ik ook wat dutten. Morgen is het al vroeg licht”, zegt Man.

Narrator rijdt de auto met de doezelende Carla en Man door Friesland
en Groningen naar de parkeerplaats van Lauwersoog bij de veerboot
naar Schiermonnikoog. Hij parkeert de auto naar het Oosten om over
enkele uren de dageraad te kunnen aanschouwen. Bij het zien van de
eerste morgenschemering maakt hij Carla en Man wakker.

“Op deze heldere ochtend moeten wij naar de zonsopgang kijken
voordat wij zo meteen bij de jachthaven de zeilboot gaan optuigen”, zegt
Narrator.

“Bij het zien van het opkomen van de eerste zonnestralen door deze
autoruit moet ik denken aan het gedicht “De Ramen” van Guido Gezelle,
waarin hij als katholiek priester aan het einde van de negentiende eeuw
de Beeldenstorm nog eens dunnetjes overdoet.

Volgens mij bepleit Guido Gezelle met dit gedicht — ondanks de pracht
van gebrandschilderde kerkramen als vensters op de wereld - een lege
spiegel zonder standaard in Gods aangezicht”, zegt Man.



Een zoektocht naar ons bestaan | 21

DERAMEN

De ramen staan vol heiligen, gemiterd en gestaafd,
gemartelaard, gemaagdekroond, gehertoogd en gegraafd;
die 't branden van het ovenvier geglaasd heeft in den scherf,

die, glinsterend, al de talen spreekt van 't hemelboogsch geverf.[26].

Doch schaars is herontsteken in den oosten het geweld
der zonnevonke, en valt zij op de heiligen, zoo smelt
't samijtwerk uit den mantelworp, de goudware uit de kroon,

en alles, even wit nu, blinkt en bliksemt even schoon.

Verdwenen zijt gij, hertogen en graven dan, zoo zaan;
verdwenen, maagden, martelaars en bisschoppen: voortaan
geen palmen, staven, stolen meer, 't is alles henen, tot

één’ helderheid gesmolten, in één zonnelicht - in God. [27]

- Guido Gezelle [28]



22 | Wie ben jij

[29]

% L SAVRRTER




Een zoektocht naar ons bestaan | 23

[1] Zie ook: http://nl.wikipedia.org/wiki/%C5%A0koda_Superb

[2] Zie ook: http://nl.wikipedia.org/wiki/Noordoostpolder

[3] Bron afbeelding: http://da.wikipedia.org/wiki/%C5%A0koda_Superb

[4] Zie ook: http://nl.wikipedia.org/wiki/Verlichting_(boeddhisme)

[5] Bron: Bridges, Jeff & Glassman, Bernie, The Dude and the Zen Master. New York:
Plume, 2014, p. 95

[6] Bron: http://nl.wikipedia.org/wiki/Sunyata, zie ook de Engelse Wikipedia-
pagina over dit onderwerp

[7] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Tropische_cycloon

[8] Bron: elektronische versie van het woordenboek Monier-Williams - MWDDS
V1.5 Beta.

[9] Zie: Origo, Jan van, Wie ben jij - een verkenning van ons bestaan - deel 2.1 -
Feiten en Logica. Amsterdam: Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2014, p. 85 en 122
[10] Bron: Deshimaru, Taisen, Mushotoku Mind - The Heart of the Heart Sutra.
Chino Valley: Hohm Press, 2012, p. 28, 29

[11] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/%C5%9A%C5%ABnyat%C4%
81

[12] Bron: Origo, Jan van, Wie ben jij - een verkenning van ons bestaan - deel 2.1 -
Feiten en Logica. Amsterdam: Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2014, p. 97

[13] Zie ook voor de “creatieve daad van zingeving en zinneming”: Merleau-Ponty,
Maurice, Fenomenologie van de waarneming. Amsterdam: Boom, 2009 en Kwant,
R.C. Mens en Expressie - in het licht van de wijsbegeerte van Merleau-Ponty. Utrecht:
Het Spectrum, 1978, p. 45

[14] Dharma betekent letterlijk: “het plaatsen van het voortdurende zelf/Zelf”.

[15] Bron: Badrinath, Chaturvedi, The Mahabharata - An Inquiry in the human
Condition. New Delhi: Orient Longman Private Limited, 2006, p. 68. Zie ook hoofdstuk
4 voor een inleiding in Dharma.

[16] Zie het laatste deel van boek 1 van de Mahabharata waarin Arjuna en Krsna bij
het vuur in het Khandava bos met vreugde pijlen schieten op alles dat het bos
verlaat. Bronnen: http://www.sacred-texts.com/hin/maha/index.htm boek 1
Section CCXXVII en verder; Katz, Ruth Cecily, Arjuna in the Mahabharata: Where
Krishna is, there is victory. Delhi: Molital Banarsidass Publishers, 1990, p. 71 - 84

[17] Zie: http://quoteinvestigator.com/2013/10/04 /never-happened/



24 | Wie ben jij

[18] Zie ook: Origo, Jan van, Wie ben jij - een verkenning van ons bestaan - deel 1.
Amsterdam: Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2012, p. 66 - 68

[19]Bron: elektronische versie van het woordenboek Monier-Williams - MWDDS
V1.5 Beta.

[20] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Moksha

[21] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Huineng

[22] Bron: The Sixth Patriarch’s Dharma Jewel Platform Sutra. Burlingame: Buddhist
text translation society, 2002, p. 67

[23] Letterlijke vertaling uit het Latijn: hij/zij/het is vlees geworden

[24] Bron: elektronische versie van het woordenboek Monier-Williams - MWDDS
V1.5 Beta

[25] Bron: elektronische versie van het woordenboek Monier-Williams - MWDDS
V1.5 Beta.

[26] “Gemiterd en gestaafd”: van mijters en staf - als tekenen van autoriteit -
voorzien. “'t branden van het ovenvier geglaasd”: tot glas geworden door het
branden van het overvuur. “Al de talen spreekt van 't hemelboogsch geverf”: toont

«w

al de schilderingen op de plafonds van de kerken.

[27] Bron: http://cfhum.uva.nl/dsp/ljc/gezelle/rijmsnoer/ramen.htm Het gedicht
is door Guido Gezelle gedateerd op 14 april 1895.

[28] Zie ook: http://nl.wikipedia.org/wiki/Guido_Gezelle
[29] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Stained_glass



Een zoektocht naar ons bestaan | 25

e wind neemt jou mee
In vergankelijkheid en imperfectie

C arla, Man en Narrator hebben de zon zien opkomen. Zij zitten in de
auto te wachten op de havenmeester om enkele formaliteiten af te
handelen voordat zij kunnen beginnen aan hun zeiltocht op de
Waddenzee.

=n

“Na jullie uitleg van het woord “$tinyata” - via de kern van een
wervelstorm - begrijp ik veel beter de symboliek van de met zwarte
inkt geschilderde cirkel die Japanse Zenmeesters in één vloeiende
kwastbeweging kalligraferen. Wat is de naam voor de schildering van

deze cirkel?”, vraagt Carla.

[1]



26 | Wie ben jij

“De Japanse naam voor deze cirkel is “enso” en de cirkel symboliseert
een minimale eenvoud - zoals de kern van de cycloon in de metafoor
voor “Slinyata” - en verlichting, kracht, elegantie, het volledige
universum en leegte zoals in het woord “$§tinyata” in het Sanskriet. De
spirituele oefening van het enso-schilderen en van Japanse kalligrafie
met zelfverwezenlijking als doel, wordt in Japan “hitsuzendo” - of weg
van de kwast - genoemd. Daarbij illustreert “ens6” de verschillende
vormen van “wabi-sabi” [2] of de alomvattende Japanse wereld-
beschouwing en esthetiek in de aanvaarding van vergankelijkheid en
imperfectie via:

e Fukinsei (asymmetrie, onregelmatig),

e Kanso (eenvoud),

e Koko (basaal; verweerd),

e Shizen (zonder pretentie; natuurlijk),

e Yugen (subtiele diepgaande gratie),

e Datsuzoku (vrijheid) en

e  Seijaku (rust) [7].
Deze alomvattende wereldbeschouwing van vergankelijkheid en
imperfectie - hoezeer er tijdens het onderhoud ervan ook wordt

gestreefd naar de drie R’en van rust, reinheid en regelmaat - is te zien
in Japanse tuinen.



Een zoektocht naar ons bestaan | 27

[4]
Zeilen in een kleine boot doet een groot beroep op dezelfde
alomvattende wereldbeschouwing van vluchtigheid en imperfectie in
combinatie met de drie R’en van rust, reinheid en regelmaat ook bij ruw

weer met hoge golven”, zegt Man.

“Net voordat wij gistermiddag bij jouw vriend aanbelden om de sleutels
van zijn auto op te halen, zei jij tegen ons dat het een basale auto zou
zijn. In mijn ogen hebben wij uiterst comfortabel gereisd in een zeer
luxe limousine. Hoe past de Skoda Superb in het Japanse wereldbeeld
van basaal, verweerd, zonder pretentie? Een overjarige basale Renault 4
uit de swingende eind jaren 60 - comfortabel deinend over de weg -
zou beter passen binnen het wereldbeeld van “wabi-sabi”, of vergis ik

mij?”, zegt Carla.



28 | Wie ben jij

[5]

“Jij hebt - vanuit jouw standpunt bezien - volkomen gelijk. Alles is
relatief: ook de afmeting en luxe van de auto van mijn vriend. Tot zijn
pensioen is hij 40 jaar actief geweest in de bouw; de laatste 25 jaren als
bestuurder van grote bouwbedrijven voordat hij samen met mij een
kleiner bedrijf oprichtte voor modulair bouwen. In zijn wereld van
bestuursactiviteiten moet - om te overleven - succes en welstand
worden getoond met het bezit van overdadige huizen en de laatste
modellen auto’s uit de absolute topklasse. Na zijn pensionering heeft hij
op mijn aanraden een bescheiden auto uit de middenklasse gekozen
waarin zijn zoons die bijzonder lange benen hebben, ook achterin goed
kunnen zitten. In de beleving van mijn vriend is een Skoda Superb
Combi een zeer eenvoudige auto; na de aanschaf van deze auto werd
hem als grap gevraagd of hij naast zijn pensioen als taxichauffeur moest



Een zoektocht naar ons bestaan | 29

bijverdienen: zijn omgeving wist wel beter. Hij woont nu in een - voor
zijn doen - eenvoudig huis dat via ons vroegere bedrijf is ontworpen en
gebouwd”, zegt Man.

[6]

“Heeft jouw vriend in zijn gloriejaren ook enkele sportauto’s gehad?”,
vraagt Carla.

“Nee, dat past niet bij hem. Hierover zei hij dat wanneer je jong genoeg
bent voor een sportauto, je er het geld niet voor hebt; en wanneer je er
wel het geld voor hebt, je te oud bent om er goed in te kunnen zitten.
Eigenlijk is hij een sobere man, maar in de bouwwereld kwam het geld
hem aanwaaien. Hij heeft met ieder project binnen enkele jaren vele
miljoenen verdiend: dus na zo’n 20 projecten was hij een zeer
welvarend man. Na de dood van zijn vrouw is hij - gezien zijn
achtergrond - sober gaan leven; hij was toen 60 jaar oud. Hun huwelijk
is kinderloos gebleven; zij hadden twee adoptiezonen en hij had en



30 | Wie ben jij

heeft - voor zover ik weet - geen interesse in andere vrouwen. Een half
jaar na de dood van zijn vrouw heeft hij mij gevraagd om samen het
modulair bouwbedrijf te starten. In die tijd hadden wij allebei behoefte
aan een nieuw doel in ons leven en met dit bedrijf hebben wij dat ook
gevonden.

Nee, sportauto’s interesseren hem echt niet: dat past niet bij zijn Joodse
achtergrond. Hij krijgt voldoening van het helpen van anderen. Mijn
vriend heeft vele bekenden binnen zijn omgeving financieel uit de
brand geholpen, en uit de winst van ieder project gaf hij zeker 10 % weg
aan goede doelen [7]: op dit punt is hij een ouderwets man”, zegt Man.

“Misschien is de alomvattende wereldbeschouwing “wabi-sabi” samen
met de drie R-en van rust, reinheid en regelmaat ook mogelijk in grote
welstand”, zegt Carla.

“In zijn latere leven is hij er in mijn ogen een voorbeeld van, met een
goede balans tussen de volgende tien eigenschappen voor Joods
spiritueel leiderschap:

Opofferingsgezindheid,
Betrokkenheid,

Inspiratie,

Dienstbaarheid,

Overzicht,
Onbaatzuchtigheid,
Eerbied voor voorgangers,

Afkeer van autoriteit,

O O N oW

Praktiseren wat zij/hij preekt en

10. Leiding zonder structuur [7].



Een zoektocht naar ons bestaan | 31

Binnen zijn omgeving vervulde hij een rolmodel voor anderen”, zegt
Man

“Hoe is zeilen in jouw leven gekomen”, vraagt Narrator.

“Zoals mijn vriend zijn leefwijze voortdurend heeft aangepast aan de
levensfase waarin hij zich bevond, zo hebben de zeilboten zich in mijn
leven aangepast aan mijn leefwijze; ik heb hier geen moeite voor
gedaan: het is steeds zo gelopen.

Als jongen aan het begin van de lagere school was ik - rondom een plas
in het Beatrixpark bij ons vroegere huis in de Amsterdamse
rivierenbuurt - altijd in de weer met zelfgemaakte modelbouw
zeilboten. Aan de andere kant van de plas haalde ik de bootjes weer op.
In de omgeving van het dorp van mijn peetouders in Zuid Limburg
waren alleen kleine meanderende riviertjes; dus geen mogelijkheid om
te zeilen. Na mijn verhuizing naar Rotterdam ben ik met klasgenoten
gaan zeilen, eerst op de Bergsche Plassen in een kleine oefenboot en
niet veel later op de Rottemeren in een Valk. Aan het einde van de
Middelbare schooltijd trokken wij kamperend in lange weekenden en
vakanties met enkele zeilboten door Zuid Holland.




32 | Wie ben jij

Tijdens mijn studententijd ben ik op een 10 meter zeilboot van de vader
van een mijn studiegenoten gaan zeezeilen rondom de Noordzeekust.
Op deze boot heb ik mijn praktijkopleiding tot zeezeiler gekregen. Na
mijn studie ben ik vaak met vrienden die een zeewaardige zeilboot
hadden, gaan zeilen.

Nadat ons gezin naar Amsterdam was verhuisd en wij een stabiel
inkomen uit handel in bouwmaterialen hadden gekregen, heb ik een
zeewaardig Noorse 7,70 meter Folkboot [9] gekocht. Hiermee heb ik
met vrienden en bekenden vele weekenden en vakanties op de
Noordzee en het [Jsselmeer doorgebracht. Mijn vrouw en kinderen
hielden niet van het - in hun ogen - Spartaanse bestaan op de boot; zij
waren trouwens snel zeeziek.

[10]



Een zoektocht naar ons bestaan | 33

Toen de kinderen klein waren, heb ik met hen in een Optimist op meren
in de buurt van Amsterdam gevaren; aan het einde van de lagere school
veranderde hun interesses en ik heb deze boot vrij snel overgedaan aan
bekenden met nog kleine kinderen die wilden leren zeilen.

[11]

Bij de aanvang van de voettocht naar het graf van mijn moeder [12] is
de Noorse Folkboot uit mijn leven verdwenen; een bevriend paar heeft
deze praktische boot van mij overgenomen met het plan om een halve
wereldreis te maken: zij hebben met deze boot een deel van de wereld
rondgezeild.

Tussen mijn scheiding en mijn werk voor het modulair bouwbedrijf zijn
er geen zeilboten in mijn leven geweest. De wind voerde mij over land
naar vele plaatsten [13].



34 | Wie ben jij

Met het vinden van een vaste voet binnen de wereld van modulair
bouwen, zijn er weer twee typen zeilboten in mijn leven gekomen. Eerst
heb ik een ruim 4 meter lange Laser [14] zeilboot gekocht, waarmee ik
op vele meren in Europa voor mijn plezier ben gaan spelevaren: de
Laser paste op de imperiaal van mijn stationcar. Na mijn 70st
verjaardag heb ik afscheid genomen van deze boot: het vervoeren en
zeilen met deze boot werd mij te zwaar.

[15]

Voor de vakantieperioden heb ik na mijn pensionering de nieuwe
versies van een Folkboot gekocht: eerst een 6,63 meter lange
Drascombe Coaster met een kleine cabine. Deze boot is enkele jaren
later ingeruild tegen een - door mij aan de huidige tijd aangepaste -
Drascombe Drifter met net even meer comfort aan boord. Dadelijk laat



Een zoektocht naar ons bestaan | 35

ik jullie de aanpassing zien. Beide boten kan ik door een druil - een
tweede zeil aan de achterzijde van de boot - gemakkelijk alleen
bedienen en op keurs te houden. Door haar vorm en tuigage is de boot
redelijk stormvast”, zegt Man.

[16]
“Is zo’'n kleine boot zeewaardig genoeg?”, vraagt Narrator.

“Ook dit is relatief. Met dezelfde boten is door een goede bemanning
naar de andere kant van de wereld gevaren. Maar ik zou met mijn boot
niet graag Kaap Hoorn ronden. Voor een volwaardige zeewaardigheid
mist de boot een aantal zaken, zoals een volwaardige reling. Zelf heb ik
mijn boot voorzien van waterdichte kamers opgevuld met schuim,
opdat zij - ook omgeslagen - altijd blijft drijven. Bij hoge brekende



36 | Wie ben jij

golven die van schuin achter komen, slaan zeilboten vrij gemakkelijk
om [17]”, zegt Man.

“Gelukkig belooft het de komende lentedagen mooi zeilweer te worden
met niet al teveel wind”, zegt Carla.

“Het is goed om met een zeilboot altijd overal op voorbereid te zijn. In
1983 tijdens Hemelvaart beloofde het in Nederland een mooie zeildag
te worden met een temperatuur van 14 graden, matige zuidenwind,
opklaringen en in de loop van de middag een enkele bui, maar
halverwege de middag raasde onverwachts een korte zware storm met
windstoten van plaatselijk windkracht 11 over Nederland [18]. Twee
vrienden en ik waren van plan om die dag voor een lang weekend met
mijn Noorse Folkboot van Muiden via het IJsselmeer naar de
Waddenzee te zeilen.

Halverwege de middag zagen wij in de verte een pikzwarte lucht
naderen. Heel snel hebben wij bijna al het zeil gestreken en de boot
volledig klaargemaakt voor de storm. Tien minuten later zaten wij in
een zeer zware storm die gelukkig minder dan een half uur duurde. Met
goed zeemanschap en een zeewaardige boot is voor ons alles goed
afgelopen, maar die middag zijn een aantal watersporters in de storm
omgekomen. De rest van de dag hebben wij hulp verleend aan zwaar
gehavende boten. Het verdere weekend is in de thuishaven opgegaan
aan het repareren van de gelukkig beperkte averij aan mijn boot”, zegt
Man.

“Gelukkig zijn er op de Waddenzee geen tropische cyclonen. Ik heb wel
eens gelezen dat er in de zomer en in het begin van het najaar -
wanneer het zeewater redelijk warm is - waterhozen onder wolken
kunnen optreden”, zegt Carla.

“Dat is waar, ik heb deze waterhozen [19] een paar keren gezien op de
Waddenzee. Boven land verliezen deze windhozen meestal snel aan



Een zoektocht naar ons bestaan | 37

kracht, maar op zee kunnen zij behoorlijke schade aan de zeilen
veroorzaken, en de boot kan gemakkelijk omslaan”, zegt Man.

[20]
“Is er ook rust in de kern van een waterhoos”, vraagt Narrator.

“Ik denk dat de diameter van het oog van een waterhoos te klein is om
dat bewust te ervaren [21]. Het oog van een tropische cycloon kan een
doorsnede hebben van 30 tot 50 kilometer [22]”, zegt Carla.

“Om terug te komen op de kern. Als wij terugkijken op ons leven,
hebben wij voldaan aan de tien eigenschappen van Joods spiritueel
leiderschap?”, vraag Narrator.

“Ik weet niet of ik spiritueel leiderschap heb nagestreefd. Maar als ik
deze eigenschappen bekijk zonder dit streven, dan heb ik ernstig



38 | Wie ben jij

gezondigd tegen “eerbied voor voorgangers”; dit komt voort uit mijn
karakter en mijn positie als buitenbeentje in de samenleving. Ik had ook
iets meer inspiratie aan anderen mogen bieden en iets meer openheid
betonen over mijn onderzoeken. Indertijd vond ik deze openheid te
gevaarlijk, nu zie ik de betrekkelijkheid van het gevaar en van mijn
leven beter in”, zegt Carla.

“Ik heb mijn best gedaan, maar meestal ben ik niet geslaagd om de
alomvattende wereldbeschouwing van “wabi-sabi” met de aanvaarding
van vergankelijkheid en imperfectie een waardige plaats in mijn leven
te geven. Tot middelbare leeftijd heb ik geprobeerd om zekerheid voor
mijn naasten te verschaffen, maar op dit punt is mijn intentie volledig
mislukt: ik heb met dit streven mijn vrouw en kinderen van mij
vervreemd. Net als jij ben ik een zondaar tegen het voorschrift “eerbied
voor voorgangers”: ik probeer mijn best te doen, maar dat is in mijn
ogen niet genoeg”, zegt Man.

“In mijn eerste drie incarnaties - eerst als Krsna en kindsoldaat, daarna
als idool in Amsterdam, vervolgens als speler in de spiegelpaleizen van
geheime diensten - heb ik ernstig gezondigd tegen verschillende
(steeds andere) eigenschappen. Als Bhiksu - of bedelmonnik - in mijn
laatste incarnatie in dit leven, is het mij vanzelf afgegaan om te leven
naar al deze eigenschappen; het is geen verdienste, met de afwezigheid
van ieder streven zijn deze eigenschappen vanzelf in mijn leven
gekomen”, zegt Narrator

“Daar komt de havenmeester. Ik moet met hem nog enkele formaliteiten
afhandelen en ik wil hem vragen naar de laatste informatie over
stromingen en verplaatsing van ondiepten. Ik zal aan hem ook een
karretje vragen om onze spullen naar de boot te brengen”, zegt Man.

“Denk jij dat wij op tijd zijn om met het ochtendgetij de Waddenzee op
te kunnen varen?”, vraagt Narrator aan Man.



Een zoektocht naar ons bestaan | 39

“Dat gaat zeker lukken, waarschijnlijk varen wij binnen een half uur op
de motor weg”, zegt Man.

Man gaat met de havenmeester naar zijn kantoor. Carla en Narrator
brengen met een karretje hun bagage, en de foerage voor een kleine
week naar de boot en leggen deze in de kajuit. Even later komt Man
naar de boot en met zijn drieén bergen zij alles - volgens aanwijzing van
Man - op de juiste plaats. Een half uur later varen zij op de motor uit de
jachthaven naar de Waddenzee.



40 | Wie ben jij

[1] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Ens%C5%8D
[2] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Wabi-sabi

[3] Bron: http://en.wikipedia.org/wiki/Ens%C5%8D

[4] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Wabi-sabi
[5] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Renault_4

[6] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Huf Haus

[7] Bron: Maleachi 3:10 (boek en profeet uit de Tanakh (Hebreeuwse bijbel; zie ook:
http://en.wikipedia.org/wiki/Tanakh)). Zie ook: http://www.nik.nl/2010/01/
parsja-simchat-tora-wezot-haberacha/

[8] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Valk_(boot)

[9] Zie: http://nl.wikipedia.org/wiki/Folkboot en http://en.wikipedia.org/wiki/
Nordic_Folkboat

[10] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Jacht_(scheepstype)

[11] Bron afbeelding: http://de.wikipedia.org/wiki/Optimist_(Bootsklasse)

[12] Zie: Drift, Carla, Man Leben: Een leven - Een Biografie. Amsterdam: Omnia —
Amsterdam Uitgeverij, 2012, p. 53 - 54

[13] Zie: Drift, Carla, Man Leben: Een leven - Een Biografie. Amsterdam: Omnia -
Amsterdam Uitgeverij, 2012, p. 50 - 111

[14] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Laser_(dinghy)

[15] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Laser_(dinghy)

[16] Bron afbeelding: http://www.nauticaltrek.com/12395-drascombe-drifter-a-
vendre

[17] Zie ook: Bruce, Peter, Adlard Coles’ Zwaarweerzeilen. Haarlem: Uitgeverij
Hollandia B.V., 2010, p. 26

[18] Bron: http://www.kb.nl/dossiers/nederland-algemeen/zomerstorm-
hemelvaartsdag-1983

[19] Zie ook: een youtube film van een windhoos bij Ameland: https://
www.youtube.com/watch?v=QhpwuC8udzc

[20] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Waterspout
[21] Bron: http://nl.wikipedia.org/wiki/Tropische_cycloon



Een zoektocht naar ons bestaan | 41

e wind in de zeilen
Vluchtig als het leven

Rond 9 uur in de ochtend varen Carla, Man en Narrator op de
buitenboordmotor door de veerhaven van Lauwersoog. De
passagiers gaan aan boord van de ochtendveerboot van half tien naar
Schiermonnikoog. Zij wuiven naar de kleine zeilboot. Carla en Man
wuiven terug terwijl zij bezig zijn met het in gereedheid brengen van de
zeilen: Narrator is al in de kajuit om te gaan slapen. Een van de
vakantiegangers roept: “Goede vaart!”. Man roept terug: “Mooi dagen!”
en Carla: "Goede vakantiedagen!”. Een man op de veerboot roept: “Gaat
lukken, het weer wordt goed!”.

Bij het verlaten van de haven zet Man de buitenboordmotor uit en
kantelt deze uit het water. Daarna hijst Man met hulp van Carla de
zeilen; eerst de fok en de druil en daarna het grootzeil van de yawl-
getuigde [1] zeilboot. Er waait een zachte bries uit het zuidwesten. Dan
gebeurt het wonder: vanuit het niets bollen de zeilen licht flapperend en
de boot wordt door de wind voortgedreven. Man trimt de zeilen zodat
deze mooi strak staan en de boot goed op koers ligt.

Na een half uur haalt de veerboot hen in; weer wuiven de passagiers en
Carla en Man naar elkaar. Narrator slaapt stil in de kajuit.



42 | Wie ben jij

(2]

“Over een half uur hebben wij een stroming van twee knopen mee; met
deze wind zullen wij door deze stroming zo’n twee uur met een
snelheid van zeven knopen varen en kunnen wij voorbij “Het Rif”
richting Ameland ons om 12 uur laten droogvallen. Wij gaan dan
lunchen en wachten op het volgende hoogwater aan het einde van de
middag om na enkele uren varen tegen het donker droog te vallen
richting Terschelling”, zegt Man.

“Zeven knopen is een aardige snelheid, want met een waterlijn van iets
meer dan 5,80 meter is met deze Drascombe Drifters volgens de
vuistregel “rompsnelheid is 2,45 keer wortel van de waterlijn (in
meters)” een snelheid van een 5,90 knopen mogelijk”, zegt Carla.



Een zoektocht naar ons bestaan | 43

“Misschien is het goed dat ik jou enkele aanwijzingen geef om de boot te
bedienen wanneer mij iets zou overkomen. Je kunt in dat geval het
beste op de motor naar een haven varen. Wanneer het gaat stormen dan
is het verstandig om alleen de druil als zeil te voeren, want hierdoor
blijft de boot met de kop in de wind en de boot zal meestal over de
golven varen. Wanneer de motor uitvalt, dan is de boot uitstekend te
varen met alleen fok en druil. In geval van nood kun je altijd hulp
inroepen of je kunt de boot laten landen bij een strand”, zegt Man.

| ———

[3]

“Behalve als het noodweer wordt, kunnen wij ons redden, als het moet
met de roeispanen. Laten we hopen dat het niet nodig is”, zegt Carla.

Na een kleine drie uren varen haalt Man het zwaard op, laat de boot
droogvallen en strijkt de zeilen; Carla helpt hierbij. Op het tweepits



44 | Wie ben jij

gascomfort bakt Man eieren voor de lunch. Carla maakt Narrator
wakker en zij pakt het brood, de borden en het bestek. Bij het weidse
uitzicht van het droogvallend wad genieten zij van hun lunch.

“Nu begrijp ik waarom jij ons hebt uitgenodigd om hier naartoe te gaan.
Met het wisselen van het tij, vloeien water en vaste grond -
voortdurend complementair - oneindig veranderend in elkaar over, net
als leegte en vorm. In de biografie van Narrator heb jij een passage uit
de Hart Sttra opgenomen [4] met de beginstrofe “Vorm is gelijk aan
leegte, zoals leegte gelijk is aan vorm”. Tot nu toe heb ik “vorm” en
“leegte” gezien als complementair net als “één” en “nul” in de
informatica die via beeldschermen gestalte geeft aan een volledig
nieuwe menselijke vorm van communicatie; zonder leegte geen vorm
zoals zonder vorm geen leegte is: beiden scheppen elkaar door elkaar te
vervangen net zoals bij grafische vormgeving de letters op een leeg vel
in de plaats van de leegte komen.

Hier op het Wad bij de wisselingen van het tij vervagen de grenzen
tussen vorm en leegte; nog steeds brengen vorm en leegte elkaar tot
leven. Nu zie ik beiden niet gescheiden en complementair, maar als
voortdurend in elkaar vervloeiend”, zegt Carla.



Een zoektocht naar ons bestaan | 45

[5]

“Ja, ik ben steeds naar het Wad teruggekomen om dit schijnbaar tijdloos
in elkaar overvloeien van getijden te beleven - volgens de strakke
regelmaat van het tij - en tegelijkertijd steeds wisselend, steeds anders.



46 | Wie ben jij

Binnen een dag zeilen op het Wad word ik één met dit ritme en vervaagt
mijn gejaagde alledaagse ego. Daarbij vraagt het discipline en overzicht
om voortdurend zorg te blijven dragen voor een behouden vaart van de
boot. Ik heb mij hier altijd onder alle omstandigheden - ook bij slecht
weer en opkomende storm - thuis gevoeld”, zegt Man.

“Op mijn reis van mijn geboorteland Kenya naar Rome heb ik dezelfde
ervaring van vervloeien van vorm en leegte gehad in de uitlopers van de
woestijn en woestijnsteppe, op de boot over de Nijl en tijdens mijn
bootreis over de Middellandse Zee; daarbij groeide ik naar een nieuw
leven in een andere omgeving [6]. Nu - in mijn leven als bhiksu - ben ik
weer opgenomen in de eeuwige baarmoeder van moeder aarde; en de
wind neemt mij mee in vluchtigheid van vorm en leegte”, zegt Narrator.

“Misschien een idee: zullen wij “verandering” - de volgende gangbare
werkelijkheid op onze zoektocht naar “Wie ben jij” - in Afrika
(bijvoorbeeld in Kenya) gaan onderzoek? Ik ben nog nooit in Afrika
geweest en voor jullie is het een mooie gelegenheid om ernaar terug te
keren. Reis en verblijf kan ik eenvoudig uit mijn middelen bekostigen.
Misschien iets om aan het einde van deze boottocht op terug te komen.

Vorm en leegte zijn volgens mij de kernbegrippen van de Hart Stitra. Wat
betekent de titel van deze Sitra in het Sanskriet”, vraagt Man aan
Narrator.

“Zullen wij de Siitra uit het Sanskriet gaan vertalen?”, vraagt Narrator.

“Dat is een stille wens van mij. Hierdoor kan mijn studie Sanskriet voor
alles en iedereenvan nut laten zijn. Zonder jouw hulp gaat het niet”, zegt
Man.

“Goed idee. Dan vul ik aan vanuit mijn achtergrond en algemene kennis”,
zegt Carla.



Een zoektocht naar ons bestaan | 47

“Laten wij beginnen met de titel van de sitra. De volledige titel
“prajiiaparamita hrdaya stitra” wordt vaak vertaald met “Volmaakte
overdracht van het hart - of de kern - van wijsheid” [7].

Mijn vader heeft mij de betekenissen van “prajiidparamita”, “hrdaya” en
“stitra” uitgelegd door te wijzen op de verschillende delen van deze
woorden in hun samenstelling.

Volgens mijn vader bestaat het woord “prajiaparamita” uit de

hoofddelen “prajiia”, “para” en “mita”.

=n

Het woord “prajiia” - meestal met “wijsheid” vertaald - is samengesteld
uit “pra” en “Vjia”, waarvan:

e “pra” de betekenissen heeft van “voor, vooruit, aan de
voorzijde, vandaan, excessief” en “vullen, vervullen, positief
waarderen” - net zoals het Latijnse woord “pro” als
tegenstelling van “contra” - en

. "\/jﬁé" de betekenissen bezit van “kennis, begrijpen, ervaren,
herinneren, bekend met” [8].

~ =0

In de samenstelling krijgt “prajiia” de betekenis van “(levens-)wijsheid,
intelligentie, kennis, onderscheid en/of het oordeel van een wijze of
verstandige vrouw/moeder”. Met deze laatste duiding wordt verwezen
naar “Tao” of “levensweg” in het eerste hoofdstuk van de Tao Te Ching
waarin “Tao” - in de vorm van “naam” - de “moeder aller dingen” is
[9]”, zegt Narrator.



48 | Wie ben jij

[10]

“Ik heb ergens gelezen dat het Boeddhisme drie vormen van “prajia” of
“wijsheid” onderscheidt:

e wijsheid binnen de alledaagse wereld, waarbinnen de
tijdelijkheid binnen ons leven als permanent wordt gezien,
waar illusies als werkelijkheid worden ervaren, en waar het
vergankelijke ego als het absolute zelf wordt beschouwd.
Veruit de meeste mensen leven binnen het kader van deze
wijsheid.



Een zoektocht naar ons bestaan | 49

e wijsheid binnen de metafysische wereld, waarbinnen de
permanente verschijningsvormen als tijdelijk worden gezien,
waar werkelijkheid als een illusie wordt ervaren, en waar de
verschijningsvormen met een “zelf” worden gezien als zonder
“zelf”. Deze wijsheid is bereikbaar met meditatie en filosofie.

e wijsheid die de alledaagse en metafysische wereld overstijgt en
waarbinnen de verschijningsvormen als noch tijdelijk en noch
permanent worden gezien, noch puur en onzuiver worden
ervaren, noch voorzien van een “zelf” en/of “zonder zelf”
worden gezien, en waar alles onbevattelijk en onuitspreekbaar
is.

De alledaagse en metafysische wijsheid resulteren in een hang naar
verschijningsvormen, illusies en kenmerken; de derde vorm van
wijsheid blijft hiervan gevrijwaard [11].

Welke wijsheid wordt hier in het Sanskriet aangeduid?”, vraagt Man aan
Narrator.

“Mijn vader zei dat “prajiia” voorafgaat aan alle wijsheid zonder eraan

ron

voorbij te gaan: het omvat “Al en Eén” zonder voorbij te gaan aan de
verscheidenheid der dingen in ons dagelijks leven, aan de ideeén en
gedachten in de wetenschap en aan de kennis en wijsheid van het

onbevattelijke en uitspreekbare”, zegt Narrator.
“Jouw vader is een wijs man”, zegt Man.

“In al zijn beperkingen en gebondenheid. Zal ik verder gaan met
paramita?”, vraagt Narrator.

“Dat is goed”, zeggen Carla en Man.



50 | Wie ben jij

“Het woord “para” komt in het Sanskriet in de volgende drie vormen
voor, met als betekenis:

», «

e “para”: “oversteken, naar de andere kant, naar de andere oever,
wachter, vervullen, doorstaan, beéindigen”. Verlichting wordt in
het Boeddhisme wel met de metafoor “de andere oever” geduid.

=0, «

e ‘“para”: “weg, vandaan”

e ‘“para”: “hoogste, opperste, oud, afgelegen, vreemd en soms best
of slechtst”.

Hier wordt de eerste vorm en betekenis van het woord gebruikt; mijn
vader voegde eraan toe dat bij één van de vormen van het woord para,
de andere vormen altijd zachtjes meeklinken.

Het hoofddeel “mita” is de nominativus (of onderwerpsvorm)
meervoud van het woord “mita” - verwant aan het Latijnse werkwoord
“mittere” met de betekenis “doen gaan” of “zenden” en “laten gaan” -
dat in het Sanskriet “gevestigd, stabiel, afgewogen, iets bevatten, matig,
van een goddelijke orde” betekent.

Door deze analyse krijgt “prajiidparamita” naast “perfecte wijsheid” ook
de verwijzing naar “Tao” uit het eerste hoofdstuk van de Tao Te Ching
als “naam” die als naam niet de “Onsterfelijk Naam” wordt, maar de
“moeder aller dingen” enerzijds in duiding en anderzijds in vluchtigheid
en onvermijdelijkheid.

In het Boeddhisme wordt hier vaak - met een creatieve uitleg van
paramita dat samengesteld is uit “para” en “ita” dat “gaan”,
“terugkeren”, “verkrijgen” en “herinneren” in het Sanskriet betekent en
daardoor in het samenstel “gaan/terugkeren/herinneren van de andere
zijde” [12] - de wijsheid van “de andere oever” en wijsheid van de staat
van verlichting bedoeld waarbij de “de andere oever” door de stroom of

de bron met “de ene oever” van het leven van alledag is verbonden [13],



Een zoektocht naar ons bestaan | 51

net zoals in de metafoor van de cycloon, de kern door een muur van

wind verbonden is met de tollende tropische storm.

Het woord “hrdaya” wordt meestal vertaald met het “hart” of

“binnenste van een lichaam” en “hart, kern, essentie, beste, dierbaarste

of meest verborgen/geborgen deel van iets” [14]. Dit woord hrdaya

bestaat volgens mijn vader uit de delen “Vhr”, “da” en “ya” met de

betekenissen:

“/] hr” dat “nemen, meenemen, stelen en offeren” betekent —
zoals in de vee-cyclus [15], waardoor deze werkwoordkern
mogelijk verwant is aan het Duitse woord “Herr” - en
“vernietigen/verliezen (ook van het eigen ego), ontvangen,
overwinnen, fascineren” betekent;

» o«

“vda” dat “geven”, “offeren”, “voortbrengen” en “afsnijden”-
volgens mijn vader scheiden van het “Al en Eén - betekent,
waarbij Vda (dadati) dezelfde betekenissen heeft aangevuld
met “binden”;

“ya” dat “beweger” en “drijfveer” aanduidt. Mijn vader was van
mening dat “ya” nauw verbonden is met “Vyaj” in de betekenis
van “offeren”, “geven voor een hoger - Goddelijk/hemels -
doel”. Mijn vader gebruikt dit werkwoord altijd in de vorm van
“yayate”, waarbij de vrucht van de actie van offeren - en geven
- aan de gever of het Alomvattende Zelf toekomt en het
misschien ook wel “Gods gave” in volkomen wederkerigheid is.
Hij zei hierbij dat “ya” nauw verbonden is met ons woord “ja”
ter positieve instemming, en bevestiging. In Holland gaat “ja” -
met de handelsgeest altijd in het achterhoofd - al snel over in
een overeenkomst, maar ik denk dat mijn vader doelt op de
erkenning van de ander en de instemmende grondhouding

tegenover de ander.



52 | Wie ben jij

Door ook de betekenis van de delen van “hrdaya” te bezien, krijgt dit
woord naast “hart of binnenste van een lichaam” en “hart, kern,
essentie, beste, dierbaarste of meest verborgen/geborgen deel van iets”
ook de betekenis van een “lege kern” zoals in een cycloon of waterhoos
met vergaande gevolgen voor alles en iedereen.

[16]

In het woord “siitra” zijn de twee kernen “si” en “Vtr” te zien waarbij
“s0” in de Vedische tijd en in samenstellingen van woorden de betekenis
“goed” heeft en later is de betekenis overgegaan in “scheppen,
voortbrengen, tot leven brengen, produceren, toestaan en schenken”. En
“v'tr” heeft de betekenis “oversteken”.

Met deze aanvullingen van mijn vader krijgt de gebruikelijke vertaling
“Volmaakte overdracht van het hart - of de kern - van wijsheid” een
verbreding, transparantie en tegelijkertijd een vluchtigheid als het
leven zelf. Eigenlijk doelt deze titel op het leven zelf, in al haar rijkdom
en facetten”, zeg Narrator.



Een zoektocht naar ons bestaan | 53

“Tijdens jouw uitleg dacht ik voortdurend aan de parels en de alle
afzonderlijke weerspiegelingen in de metafoor van “Indra’s Net”. Bij de
metafoor van Indra’s Net heb ik tot nu toe altijd gedacht aan “ingang tot
het onkenbare”. Met jouw toelichting - aangevuld met jouw vaders
wijsheid - op de titel in het Sanskriet van de Hart Siitra is mij duidelijk
dat Indra’s Net ook een metafoor is voor ons leven van alledag”, zegt
Carla.

“Bij een nadere bestudering gaan alle serieus religieuze beschouwingen
voortdurend over hetzelfde. Het is tijd om deze uitgebreide lunch te
beéindigen en de borden en bestek af te wassen. Wij moeten ons weer
voorbereiden op het volgende deel van onze vaart tijdens het komende
hoogtij. Vanavond zullen wij, nadat wij weer zijn drooggevallen, in het
donker moeten eten. Wij moeten nu de afwas doen, want dat gaat niet
goed in het donker voor de avondmaaltijd. Trouwens mijn moeder zei
dat alleen Bohemiens voor het eten afwassen. Ik heb niets tegen
Bohemiens, maar een opgeruimde boot vaart prettiger”, zegt Man.

“Hebben wij genoeg water voor de vaat?”, vraagt Carla.

“Ik zal een keteltje water koken: dat moet genoeg zijn wanneer wij de
borden en bestek met zeewater voorspoelen”, zegt Man.

Na de afwas komt langzaam het hoogtij op. Man en Carla maken de boot
klaar om weg te kunnen varen.

“Tijdens het droogvallen heb ik de voorkant van de boot zo kunnen
plaatsen dat wij dadelijk met de stroom mee kunnen wegvaren. Wij
hoeven de boot niet tegen de stroom in naar dieper water te brengen.
Daar komt het tij al op tussen Schiermonnikoog en Ameland. Wanneer
ik het sein geef, graag het anker inhalen”, zegt Man.

Met het opkomen van het tij varen zij weg naar de volgende
aanlegplaats.



54 | Wie ben jij

[1] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Yawl

[2] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Wagenborg_(rederij)

[3] Voorbeeld van een yawl-getuigde zeilboot. Bron afbeelding: http://
de.wikipedia.org/wiki/Yawl

[4] Zie: Leben, Man, Narrator Narayana - Een weg - Een Biografie. Amsterdam:
Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2013, p. 110 - 112

[5] Bron afbeelding: http://de.wikipedia.org/wiki/Wattenmeer_(Nordsee)

[6] Zie: Leben, Man, Narrator Narayana - Een weg - Een Biografie. Amsterdam:
Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2013, p. 31 - 36

[7] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Heart_Sutra Zie: Lopez, Donald S., The
Heart Sutra explained. Delhi: Sri Satguru Publications, 1990, p. 21 - 31. Zie: Red Pine
(Bill Porter), The Heart Sutra. Washington D.C.: Shoemaker & Hoard, 2004, p. 29 -
40

[8] Bron voor vertalingen uit het Sanskriet: elektronische versie van het
woordenboek Monier-Williams - MWDDS V1.5 Beta.

[9] Zie: Red Pine (Bill Porter), Lao-Tzu’s Tao Te Ching (revised edition). Port
Townsend: Copper Canyon Press, 2006, p.2

[10] Afbeelding van een symbool dat vaak wordt gebruikt om Tao en uitwerking aan
te duiden. Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Tao

[11] Bron: Red Pine (Bill Porter), The Heart Sutra. Washington D.C.: Shoemaker &
Hoard, 2004, p. 30 - 31

[12] Bron: Lopez, Donald S., The Heart Sutra explained. Delhi: Sri Satguru
Publications, 1990, p. 21-22

[13] Bronnen: Lopez, Donald S., The Heart Sutra explained. Delhi: Sri Satguru
Publications, 1990, p. 21-22 en Red Pine (Bill Porter), The Heart Sutra. Washington
D.C.: Shoemaker & Hoard, 2004, p. 32

[14] Bron voor vertalingen uit het Sanskriet: elektronische versie van het
woordenboek Monier-Williams - MWDDS V1.5 Beta

[15] Zie: Origo, Jan van, Wie ben jij - een verkenning van ons bestaan - deel 1.
Amsterdam: Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2012, p. 94 - 95

[16] Afbeelding van 3D echocardiogram van een menselijk hart. Bron afbeelding:
http://en.wikipedia.org/wiki/Heart



Een zoektocht naar ons bestaan | 55

indstilte
Leegte binnen heel-zijn?

H et wordt al bijna donker; de wind is gaan liggen. Een klein half uur
geleden heeft Man de zeilen gestreken en Carla, Man en Narrator
zijn op de buitenboord naar hun volgende aanlegplaats voorbij
Terschelling richting Vlieland gevaren. Met het invallen van de
duisternis laat Man de boot droogvallen en brengt het anker aan, zodat
zij bij het volgende hoogtij niet zullen wegdrijven. Man steekt de
gaslantaarns in de kajuit en op het achterdek aan en zij maken de boot
en de slaapplaatsen gereed voor de nacht. Daarna pakt Narrator borden,
bestek, brood en beleg voor de eenvoudige avondmaal. Carla haalt een
fles rode wijn uit haar bagage voor bij de maaltijd, ontkurkt deze en
schenkt drie glazen in. Zij ruiken aan de wijn.

“Goede wijn uit een goed jaar; de geur gaat mooi samen met deze rustig
avond in een zilte omgeving”, zegt Narrator.

“Mmm, de wijn zal goed smaken bij de overjarige kaas. Dank voor deze
wijn”, zegt Man tegen Carla.

“Rode wijn leek mij goed te passen bij deze mooie avond met in de verte
de lichtjes op de eilanden. Ik ben blij dat jullie mijn gebaar waarderen”,
zegt Carla.

van Martin Heidegger [1] hebt meegenomen; ik herkende de
Nederlandse versie van “Sein und Zeit” [2] - ik heb begrepen dat dit het
belangrijkste werk van Heidegger is - en de titel van het andere boek
kon ik niet thuisbrengen. Professor Luijpen benoemde tijdens zijn
colleges filosofie aan de Technische Universiteit in Delft - die jij en ik



56 | Wie ben jij

eind jaren 70 samen hebben bijgewoond - “verwikkeld in de wereld
zijn” als één van de kernthema'’s in het werk van Martin Heidegger. Ben
jij het werk van Heidegger aan het bestuderen”, vraagt Man aan het
begin van de maaltijd aan Carla.

“Ik heb "Zijn en tijd” tijdens mijn studietijd in Amsterdam gelezen om
kennis te nemen van de zienswijze van Heidegger op de mens
verwikkeld in de wereld. Ik kon mij herinneren dat Heidegger in dit
boek ook aandacht had besteed aan "heel-zijn” - of in onze woorden -,
aan het “Alomvattende Eén”, maar hieraan had hij uit onvermogen
weinig aandacht besteed, omdat “heel-zijn” naar zijn mening per
definitie onbenaderbaar is.



Een zoektocht naar ons bestaan | 57

Zusammenhang der Hauptbegriffe
in Heideggers ,Sein und Zeit*

aus der freien http:/ fde wikipedia.org

Dasein
P

l— ]n-der-\iJelt-sein —I

Welterorernsresnsmnsnssnrnsanssnnnanan Selbst In-sein Mgt
5. Kap. §§ 28-38) erschlicSt das

In-der-Welt-scin

Weltlichkeit orei mivgliche (6. Kap. §§ 39-44)
(3. Kap. §§ 14-249) Bestimmungen
wegen des
Mitseins
. Kap. §§25-27) by el
ze s Man eigentliches VI SR Vet
Ism (uneigentlich) Selbst Ushedrugng:- Sciint- ushamiiches
(R ———
Zeug Zev Erschlossenheit { Befindlichkeit Verstehen Rede
i
bewenden ent-fernen wegen seiner rienh: Vf.r{gie& sein hst besti
lassen rmvm::n- ‘ Oegend durch das Man iS Kap. §§ 28-38) ]
Bewandtnis Ptz Zweideutigkeit Neugier Gerede
Befindlichkeit Verstehen ( Rede ,
|
Gewissen

Der Rufl des Gewissens holt das Dasein vom Man zu sich
Selbst (2. Kap. E§ 54-60)

|
Entachlmscnhcit{ Angst Entwerfen  Verschwiegenheit
cigentliche )
Erachlassenh
e sscnhest Tod
als eigene, unb Jich berholb b

grwisse
Md-lu:hk!lll.‘lﬁld.uDuumlmSemZtmTadepmum
(1. Kap. E§ 46-53)

Qy

Mn -umna der Zewlobioeit it die vorlafende I
Wesecnhel pa verwe

hm e 0| ann sich das Dasein existiert als Ganzes

n---m ichts des T Damin st der
3 e vorlnufend.e N N

i o e i S O Yo 100 o o { | Angst Entwerfen  Verschwiegenheit

Welt Selbst In-sein  [Ebenen der ucmgmnth
T:rlnmnlcyz
onnm-omu
lathe El
Sor e uhmbnngen 1= B der Mm
als das Strukturganze, welches die Einheit der Weisen des Selbst- 2. ont;
und Weltbezuges sowie ihren Sinn und Zweck ausmacht gﬁ"&m?ﬁ“g‘ﬁﬁ:{
(6. Kap. §§ 39-44) Welt-sein”) °

3 mwmm rminologie:

l?rnmn':;?y 3"\ lﬂur

1 3 ! L |
Schon-sein-in-der-Welt Sich-vorweg-scin Sein-bei ot}
(Faktizitat) (Existenzialitit) (Verfall 1
N Vrrhl:llnlau von 1

iz B konullutrr!', ,\mrglln.ng'l

‘ y I Die Darvictiung argt de classlorn

bestimmt durch | ‘bestimmt durch bestimmt durch D-r-uu«w M«m -eu ich grgeniber
Vergangenheit Zukunft Gegenwart | i s S i
Sach Garaus atiiten o

(3]



58 | Wie ben jij

Het tweede boek met werk van Martin Heidegger — dat meer dan tien
jaar na zijn dood is verschenen met de titel in de Engelse vertaling:
“Contributions to Philosophy (from Enowning)” - heb ik enkele maanden
geleden in de uitverkoop bij boekhandel Broese in Utrecht gekocht. Ik
heb dit tweede boek gekocht omdat Heidegger in dit werk voortgaat op
“heel-zijn” - of Alomvattende Eén — waar hij in “Sein und Zeit” uit
onvermogen is blijven steken”, zegt Carla.

“Kun jij ons na het eten samenvatten wat Martin Heidegger over “heel-
zijn” heeft geschreven. Ik kan daarna als opmaat voor de Hart Sttra de
inleidende passage van Thich Nhat Hanh bij zijn commentaar of de Hart
Siitra [4] - met de titel “Vorm is leegte, leegte is vorm” - vertellen”,
vraagt Narrator.

“Na de maaltijd bij het koffiedrinken zal ik zeggen wat mij bij het
vluchtig doornemen van beide boeken is opgevallen en bijgebleven.
Trouwens jij hebt heerlijke overjarige Goudse kaas meegenomen die
uitstekend smaakt bij het bruinbrood en de wijn”, zegt Carla.

“Die heb ik gistermiddag gekregen van een oude vriend met een
kaaswinkel nadat ik hem had helpen schoonmaken. Hij vond deze
overjarige kaas - als gestold en geconserveerd leven - goed passen bij
deze boottocht op dit deel van onze Odyssee. En hij heeft gelijk”, zegt
Narrator.

“Zal ik al koffie zetten of willen jullie nog even genieten van de wijn?”,
vraagt Man.

“Laten wij in deze rust zonder zuchtje wind nog even nagenieten van de
kaas en wijn”, zegt Carla.

Na een kwartier trekt Carla warmere kleren aan, Narrator ruimt de
maaltijd af en Man kookt water voor de koffie en giet het water door de
koffiefilter. Daarna geeft Man ieder een mok met koffie.



Een zoektocht naar ons bestaan | 59

“Lekker om weer wat op te warmen met deze Kkoffie. Zal ik nu mijn
samenvatting - of beter mijn indrukken - van het werk van Martin
Heidegger geven?”, zegt Carla.

“Dat is goed. Belangrijke werken laten veel indrukken na met daarop
weer veel verschillende interpretaties. Ik heb begrepen dat het werk van
Heidegger ook negatieve reactie heeft uitgelokt”, zegt Man.

“Dat klopt. Enerzijds door de positie die Martin Heidegger heeft
ingenomen bij de opkomst van (en tijdens) het Nazi-regime en
anderzijds door zijn overvloedige, afstandelijke - en daarbij door zijn
precies taalgebruik op de vierkante millimeter met een afstandelijk
engagement - visie op ons “zijn” in verschillende facetten. Zijn critici
voelden zich allerminst verbonden met Heideggers positieve houding ten
opzichte van het Nazi-regime en daarbij koesterden zij een ander
engagement dan Heideggers afstandelijk beschouwend engagement dat
volgens hen buiten het leven van alledag was geplaatst. Het is interessant
om te weten dat Heidegger zijn boek “Sein und Zeit” in een berghut ver
verwijderd van de stadse wereld heeft geschreven”, zegt Carla.




60 | Wie ben jij

“Het is gemakkelijk om achteraf kritiek te hebben op de houding die
mensen hebben voor en/of tijdens een bepaald regime. Het andere
regime in Duitsland heeft het wel heel bont gemaakt, maar bijna alle
regimes en religies hebben pikdonkere bladzijden in hun geschiedenis:
“Die van ulieden zonder zonde is, werpe eerst den steen op hem” [6]. En,
wij zijn nu op onze zoektocht ook ver verwijderd van de alledaagse
stadse wereld: soms is dat nodig voor contemplatie”, zegt Man.

“Jij bent mild in jouw oordeel. Mijn herinneringen aan “Sein und Zeit”
van Heidegger zijn gekleurd door de rest van mijn leven en door onze
zoektocht; ik heb dit werk ruim 30 jaar geleden voor het laatst gelezen.
In mijn herinneringen onderscheidde Heidegger verschillende vormen
van “zijn”. Het in de wereld zijn - “in-zijn of Insein in het Duits” - is ons
menselijk grondvest voor “er-zijn of Dasein in het Duits”: het is het
menselijk grondvest voor het zijn dat ikzelf ben [7]. Een mens is niet
alleen op aarde: wij zijn bij (of Mitsein in het Duits) met de ander of met
de dingen (Mitdasein in het Duits) om ons heen. Wij zijn bewust en
kennend in de wereld [8] met de ander of met de dingen; dit kennen is
verbonden met “in de wereld zijn - of Insein in het Duits” [9]. Het “er-
zijn of Dasein” krijgt in mijn hoedanigheid als mens vorm en gestalte in
de context van “in de wereld zijn” in verhouding tot de ander en/of tot
de dingen: hierdoor is “er-zijn of Dasein” als mijn zijn [10]. Deze
afzonderlijke manieren van “er-zijn of Dasein” zijn mij met de metafoor
van Indra’s Net [11] in het achterhoofd volkomen duidelijk.

Daarbij verkent Martin Heidegger in dit deel van “Sein und Zeit” het
verlies van “zijn” onder meer door de dood; binnen de metafoor van
Indra’s Net speelt dit verlies van zijn geen rol, omdat het “zijn” binnen
Indra’s Net ongrijpbaar veranderend aanwezig is in iedere parel dat het
gehele parelspel weerspiegelt, in het gehele parelspel en in de leegte
van het parelspel. Door zijn veranderlijkheid, ongrijpbaarheid en alom
aanwezigheid in iedere parel, in het gehele parelspel en in de leegte, is



Een zoektocht naar ons bestaan | 61

het verlies van het “zijn” pas een probleem wanneer Indra’s Net stolt in
de tijd en de verandering ophoudt, de leegte verdwijnt en het parelspel
stil staat - vergelijkbaar met een voortdurende duisternis waarin de
lichtjes en vuurtorens aan de horizon voor altijd stil komen te staan -
en/of het licht (leven) verdwijnt binnen het parelspel.

Voor zover ik weet, geeft Martin Heidegger in zijn werk “Sein und Zeit”
een zeer beperkt antwoord op de vraag “Wie ben jij”: jij en ik zijn er (“er
-zijn” of “Dasein” in het Duits) in wederkerige relatie tot elkaar
(Mitsein) en tot de dingen om ons heen (Mitdasein) verwikkeld in de
wereld (Insein).

In de tweede helft van “Sein und Zeit” stelt Martin Heidegger “heel-
zijn” (of “urspriinglichen Ganzheit” in het Duits) aan de orde; hij komt
tot de conclusie dat “heel-zijn” per definitie het einde betekent van
andere vormen van “zijn” in de wereld: want als er “zijn” als
onderscheidenlijk zijnde is, dan is “heel-zijn” niet aanwezig [12]. Maar
zodra het “heel-zijn” is bereikt, dan slaat de winst om in een algeheel
verlies van in de wereld zijn. Als zijnde wordt “heel-zijn” nooit meer
ervaarbaar volgens Martin Heidegger [13].

Tijdens ons verblijf op de eerste aanlegplaats van onze zoektocht - bij
het Alomvattende Eén - hebben wij ervaren dat het Alomvattende Eén
zich niet in woorden die bestemd zijn om te onderscheiden, laat
vastleggen.

Martin Heidegger blijft niet lang bij “heel-zijn” stilstaan, misschien
omdat hij met Ludwig Wittgenstein concludeert dat: “Wovon man nicht
sprechen kann, dariiber mufs man schweigen” [14]. Hij gaat verder met
onderwerpen als tijdelijkheid, alledaagsheid en geschiedmatigheid. Dit
is mijn herinnering aan “Sein und Zeit”, zegt Carla.

“Een indrukwekkende en een goed te volgen samenvatting van een
boek dat door velen als ontoegankelijk wordt gezien. Waarschijnlijk had



62 | Wie ben jij

Martin Heidegger - met zijn Rooms Katholieke achtergrond - moeite
met het Alomvattende Eén, omdat binnen het “heel-zijn” ook de
scheiding van de mens met Katholieke Goddelijke Drie-eenheid [15] en
daarmee het bestaan van God en van de mens wordt opgeheven: het
bestaan van de mens valt volkomen samen met het bestaan van God.
Vasthouden aan het denkraam van “heel-zijn” was zeker een brug te ver
voor Martin Heidegger in zijn tijd”, zegt Man.

[16]

“Bij jouw inleiding valt het mij op dat Martin Heidegger zo dicht bij onze
zoektocht staat en er - als een vogel in de vlucht - steeds net langs
scheert zonder er aan te raken. Misschien ligt het aan de beperkingen
van de taal, misschien ook wel aan de beperkingen van het menselijke
inzicht. De Hart Sttra komt net even dichter bij het Alomvattende Eén
zonder de wereld van alledag te verlaten. Ik hoop dat nog tijdens onze
boottocht te mogen tonen. Hoe gaat Martin Heidegger voort op “heel-
zijn” - of het Alomvattende Eén - in zijn latere werk?”, zegt Narrator.



Een zoektocht naar ons bestaan | 63

“In Contributions to Philosophy (from Enowning) - verschenen na zijn
dood - maakt Martin Heidegger een onderscheid tussen het gewone
“zijn of being in het Engels” in de zin van alledag, en “Zijn of be-ing” in
de zin van het Alomvattende Eén. Bezien vanuit afzonderlijke mensen
en/of levende wezens, is het “Zijn” geen mens of levend wezen. Doordat
“Zijn” geen “zijn” is - dus geen mens en/of levend wezen -, is “Zijn”
volgens onze gebruikelijke denkwijze “het niets”. Ik weet niet of “het
niets” van Martin Heidegger samenvalt met ons begrip “leegte” [17].

Hij vervolgt met de stelling: “Zijn” is de basis van het “Alomvattende” (of
“Da” in het Duits); “zijn” is de basis is van onze leefwereld van alledag
waarin wij verwikkeld zijn [18]. Het “Zijn” overstijgt de mensen en/of de
dingen niet, maar gaat het onderscheid tussen “zijn” verwikkeld in de
wereld en “Zijn” te boven en gaat hiermee tegelijkertijd voorbij aan de
mogelijkheid tot een overstijgen van het “zijn” en “Zijn” [19]. Via het
“Alomvattende zijn” (of Da-sein in het Duits) is de mens opgenomen in
de wereld van alledag (of Dasein in het Duits). Het “Zijn” vormt de basis
voor ons verwikkeld zijn in de wereld [20]. Door het “zijn van

alledag” (“zijn”) afzonderlijk te benoemen van het Alomvattende Eén
(“Zijn”) en tegelijkertijd beiden met elkaar te laten samenvallen,
probeert Martin Heidegger in zijn later werk het “er-zijn” (of Dasein) te
binden in het “heel-zijn” (of “urspriinglichen Ganzheit”).

De denktrant van Martin Heidegger om deze binding tot stand te
brengen komt overeen met de wijze waarop één en nul wederkerig tot
elkaar in relatie staan: zonder “nul” (of leegte) kan er geen één (of
Alomvattende Eén) bestaan, omdat er zonder “nul” geen plaats is voor
“één”, en zonder één is “nul” (of leegte) volkomen leeg van alles en
zonder betekenis en waarde”, zegt Carla.

“Jouw uitleg van Martin Heideggers “zijn in de wereld van alledag”
samen met “Zijn in het Alomvattende Eén” toont overeenkomsten met
de uitleg hiervan in sommige Boeddhistische boeken waarin het “Grote



64 | Wie ben jij

Zijn” wordt onderscheiden van het “gewone (menselijke) zijn in het
alledaagse leven”.

Persoonlijk vind ik dit onderscheid gekunsteld, want het leven van
alledag is volkomen opgenomen in het “Alomvattende Eén”: elk
onderscheid tussen beiden, vormt meteen het eerste schisma in het

"

“Alomvattende Eén” waardoor het ophoudt te bestaan. Hetzelfde geldt
voor “leegte” en “inhoud”: beiden vormen elkaar in de ruimte van het
“Alomvattende Eén”. Om de ruimte van “leegte” en “inhoud” te tonen

binnen het “Alomvattende Eén”, heb ik jullie uitgenodigd voor deze
boottocht op de Wadden”, zegt Man.

“Het zal lastig zijn jouw uitleg van “heel-zijn” en “er-zijn” in het werk
van Martin Heidegger te verbeteren. Martin Heidegger was een man van
zijn tijd waarin “wel” en “niet”, “nul” en “één en daarna alle andere
getallen te beginnen met twee” duidelijk van elkaar zijn gescheiden; het
overstijgen van deze vormen van onderscheid en vervolgens het voorbij
gaan aan iedere vorm van overstijgen, beschouw ik als een geweldige
intellectuele prestatie van Martin Heidegger in zijn tijd. In het
“Alomvattende Eén” is het werk van Martin Heidegger te vergelijken
met een lichtstipje aan de horizon, zoals het lichtje van één van huizen
in de ruimte van de donkere verte. In mijn denkraam is het lichtje van
één van de huizen tegelijkertijd samenvallend met de donkere verte
“één” en “Alomvattende Eén”. Mijn laatste zin kan het onuitsprekelijk
wonder hiervan niet volledig weergeven. Thich Nhat Hanh slaagt er
volgens mij beter in om dit wonder weer te geven in de inleiding bij zijn
commentaar of de Hart Sttra [21]. Zal ik hier verder mee gaan, of is er

meer discussie nodig bij het werk van Martin Heidegger”, zegt Narrator.



Een zoektocht naar ons bestaan | 65

[22]

“Het werk van Martin Heidegger vraagt zeker om meer discussie: de
bibliotheek met boeken die over Heideggers werk zijn geschreven, is bij
lange na niet voldoende. Maar wij hebben vanavond geen tijd meer voor
een verdere verdieping van zijn werk”, zegt Carla.

“Mooie beeldspraak: het lichtje van één van de huizen. Het onderzoeken
van dit lichtje met al het vernuft en wijsheid van de mensheid gaat
voorbij aan de kern die Martin Heidegger - denk ik - in zijn werk heeft
proberen te duiden. Ik ben benieuwd naar de inleiding van Thich Nhat
Hanh”, zegt Man.

“Zenmeester Thich Nhat Hanh begint zijn commentaar op de Hart Sttra
met het hoofdstuk “Inter-zijn” dat volgens mij verder gaat dan “in
wederkerige relatie tot elkaar zijn” (of “Mitsein”) bij Martin Heidegger,
omdat de onderlinge verwevenheid volledig is en omdat bij “inter-zijn”
de begrenzingen van de manifestaties (fenomenen) op zijn best diffuus
en meestal alleen artificieel /imaginair - als een illusie - aanwezig zijn.



66 | Wie ben jij

(23]
Het hoofdstuk “Inter-zijn” begint met het gezichtspunt van een dichter
die duidelijk ziet dat er een wolk drijft in het papier waarop het gedicht
door de dichter wordt geschreven; en de zon schijnt ook in het papier.
Zonder zon is er geen regen, zonder regen kunnen de bomen niet
groeien en zonder bomen is er geen papier voor het schrijven van het
gedicht. Ook de houthakker van de boom en de papiermaker kijken mee
vanaf het vel papier, zonder hen geen vel papier voor het gedicht. En
hun ouders en voorouders kijken mee vanuit het vel, want zonder hen
zouden de houthakker en de papiermaker niet bestaan. Kijken wij
verder dan zitten wijzelf - de lezer en schrijver met al hun dierbaren,
met al onze cultuur en beschaving - ook in het vel papier; zonder hen
geen toekomstige dichtbundel en geen latere lezers van het gedicht. Je
kunt “niets” aanwijzen dat niet op de een of andere manier met het vel
papier is verbonden. Alles - of “heel-zijn” (of “Ganzheit” in het Duits)
van Martin Heidegger - co-existeert met dit vel papier. Volgens Thich



| 67

Nhat Hanh kun je niet zomaar in je eentje zijn; of je het wilt of niet, je
moet wel co-existeren of “inter-zijn” met alles om je heen: het vel papier
wordt gevormd door louter “niet-papier” mensen en dingen.

[24]

Carla - speciaal voor jou - Thich Nhat Hanh geeft een interessante
invulling aan het probleem van de oorsprong. Stel nu dat je de regen,



68 | Wie ben jij

zonneschijn, of de houthakker wilt terugvoeren tot hun oorsprong, H,O0,
de zon of de voorouders van de houthakker, is het papier van deze
dichter dan nog mogelijk? Thich Nhat Hanh stelt dat het papier van de
dichter niet zal kunnen bestaan: hoe dun het velletje ook is, het gehele
universum zit erin.

De Hart Siitra gaat nog een stap verder dan:

e Martin Heidegger die stelt dat “heel-zijn” per definitie het
“niets” of leeg is omdat er niets te onderscheiden is, en dat
anderzijds ons “zijn” verwikkeld in de wereld vol is van “in-

zijn”, “met-zijn” en “er-zijn” en

e Thich Nhat Hanh die in het hoofdstuk “Inter-zijn” van zijn
commentaar op de Hart Siitra terecht aangeeft dat een
eenvoudig vel papier hoofdzakelijk bestaat uit “niet-papier”,

mensen en dingen,

want de Hart Siitra stelt dat alle dingen leeg zijn. Later tijdens deze
boottocht hoop ik met behulp van de uitspraken in de Hart Siitra het
onderwerp “leegte” verder te mogen verkennen”, zegt Narrator.

“De uitleg van “inter-zijn” heeft veel kenmerken van de metafoor van
Indra’s Net, en misschien valt “inter-zijn” - zoals bedoeld door Thich
Nhat Hanh - wel samen met deze metafoor. De aanvulling die jij
benoemt, op het probleem van de oorsprong is slechts een deel van de
problemen die ik hiermee heb: later op onze zoektocht misschien meer.
Ik begin het koud te krijgen; zullen wij ons klaarmaken voor de nacht?”,
zegt Carla.

“Goed idee; ik heb vannacht in de auto te weinig geslapen”, zegt Man.

“Dan houd ik de wacht. Het wordt al wat mistig: liggen wij bij hoogtij
vannacht buiten iedere vaarroute?”, vraagt Narrator.



Een zoektocht naar ons bestaan | 69

“De boot ligt hier stabiel en buiten iedere vaarroute. In geval van nood
mag jij mij wakker maken”, zegt Man.

[1] Zie: http://nl.wikipedia.org/wiki/Martin_Heidegger
[2] Zie: http://nl.wikipedia.org/wiki/Zijn_en_Tijd
[3] Bron afbeelding: http://de.wikipedia.org/wiki/Martin_Heidegger



70 | Wie ben jij

[4] Zie: Thich Nhat Hanh, Vorm is leegte, leegte is vorm. Rotterdam: Asoka, 2007, p.
15,16

[5] Chalet waar Martin Heidegger Sein und Zeit heeft geschreven. Bron afbeelding
en zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Martin_Heidegger

[6] Zie: Het Nieuwe Testament, Johannes 8:7

[7] Zie: Heidegger, Martin, Zijn en Tijd. Nijmegen: Uitgeverij Sun, 2013, p. 80
[8] Zie: Heidegger, Martin, Zijn en Tijd. Nijmegen: Uitgeverij Sun, 2013, p. 88
[9] Zie: Heidegger, Martin, Zijn en Tijd. Nijmegen: Uitgeverij Sun, 2013, p. 89
[10] Zie: Heidegger, Martin, Zijn en Tijd. Nijmegen: Uitgeverij Sun, 2013, p. 67
[11] Zie: Origo, Jan van, Wie ben jij - een verkenning van ons bestaan - deel 1.
Amsterdam: Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2012, p. 66 - 68

[12] Zie: Heidegger, Martin, Zijn en Tijd. Nijmegen: Uitgeverij Sun, 2013, p. 302
[13] Zie: Heidegger, Martin, Zijn en Tijd. Nijmegen: Uitgeverij Sun, 2013, p. 302
[14] Zie: Wittgenstein, Ludwig, Tractatus Logico-Philosophicus. Amsterdam:
Athenaeum-

Polak & Van Gennip, 1976 p. 152

[15] Zie: Origo, Jan van, Wie ben jij - een verkenning van ons bestaan - deel 1.
Amsterdam: Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2012, p. 147 - 162

[16] Bron afbeelding: deel van http://www.bertsgeschiedenissite.nl/
middeleeuwen/eeuw15/jan_van_eyck.htm

[17] Zie: Heidegger, Martin, Contributions to Philosophy (from Enowning).
Bloomington: Indiana University Press, 1999, p. 173

[18] Zie: Heidegger, Martin, Contributions to Philosophy (from Enowning).
Bloomington: Indiana University Press, 1999, p. 174

[19] Zie: Heidegger, Martin, Contributions to Philosophy (from Enowning).
Bloomington: Indiana University Press, 1999, p. 177

[20] Zie: Heidegger, Martin, Contributions to Philosophy (from Enowning).
Bloomington: Indiana University Press, 1999, p. 177

[21] Zie: Thich Nhat Hanh, Vorm is leegte, leegte is vorm. Rotterdam: Asoka, 2007,
p.15

[22] Bron afbeelding: http://de.wikipedia.org/wiki/Nacht

[23] Bron afbeelding: Kwelder zone http://de.wikipedia.org/wiki/Wattenmeer_
(Nordsee)

[24] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Papier



Een zoektocht naar ons bestaan | 71

ist
Eén in heel-zijn

Aan het begin van de nacht houdt Narrator de wacht in mistig weer,
terwijl Carla en Man slapen. Halverwege de nacht komt een
zeemist op die steeds dikker wordt, zodat het zicht aan het begin van de
morgen minder dan 20 meter is.

Rond 7 uur maakt Narrator - zoals afgesproken - Man en Carla wakker.
Na een korte blik naar buiten zegt Man tegen Narrator dat er de
komende uren niet gevaren kan worden; hij stelt voor om de wacht over
te nemen, maar Narrator wil liever overdag tijdens het zeilen slapen,
want dan wiegt de boot zo prettig. Man vraagt om uiterlijk om 9 uur
gewekt te worden, of eerder wanneer de mist wegtrekt. Carla en Man
slapen weer verder.

Rond 9 uur gaat Narrator eieren met kaas voor het ontbijt bakken. Carla
en Man sluimeren nog, maar de geur van gebakken eieren maakt hen
wakker. Zij staan op, wassen zich met koud water en trekken snel
warme kleren aan. Het zicht is nog steeds slecht.

“Het wordt weer laag water. Het heeft het geen zin om deze ochtend
weg te varen, want wij hebben niet genoeg tijd om bij een volgende
goede aanlegplaats te komen. Wij mogen tot het opkomen van het
volgende hoog water van dit uitzicht genieten. Wanneer de zon straks
doorbreekt kan het heel behaaglijk zijn. Lekker dat jij het ontbijt al hebt
klaargemaakt”, zegt Man.

“Lekker: gebakken eieren en koffie om mee wakker te worden. Na onze
discussie gisteravond over het “heel-zijn” dat volgens Martin Heidegger
per definitie leeg of “het niets” is, heb ik vannacht gedroomd over de



72 | Wie ben jij

wijze vrouw in het Boeddhistische vraagstuk van vorige week aan het
einde van “Intensiteiten en associaties” [1]; zij was niet in staat de
vraag: “Een - wat is dat?” [2] te beantwoorden. Tot vannacht dacht ik dat
deze wijze vrouw met stomheid was geslagen, omdat de wijze leraar
met deze vraag haar onkunde en onbegrip over “Een - wat is dat?” had
blootgelegd.

In mijn droom wist ik dat de wijze man en de wijze vrouw volkomen
waren opgenomen in het “heel-zijn”; zij waren één - vraag en antwoord
was één, spreken en zwijgen was één en begrip en onbegrip waren
versmolten tot één - en daarmee was een antwoord onuitspreekbaar:
het was niet nodig en niet mogelijk. Ineens had ik een groot ontzag voor
het onvermogen van de wijze vrouw om te antwoorden. Nu, bij daglicht
in deze mist, begint mijn inzicht in dit antwoord langzaam te vervagen,
net alsof het oog van de cycloon verschuift en de wervelingen van de
storm van het alledaagse leven de eenheid van het “heel-zijn”
wegvaagt”, zegt Carla.

“Man zou jij mij nog wat koffie willen bijschenken? Dank je. Tot voor
kort heb ik een Boeddhistisch vraagstuk bestudeerd over “heel-zijn” en
verscheidenheid met de titel “Een vrouw komt uit meditatie” [3]. Heel
beknopt gaat dit vraagstuk als volgt.

Eens, lang geleden was “heel-zijn” - of Alomvattende Eén - aanwezig op
een plaats waar veel Boeddha’s [4] zich hadden verzameld. Toen
Mafijusri - leermeester van de zeven Boeddha’s, en een uitmuntend
bodhisattva [5]; zijn naam is afkomstig van de werkwoordkernen
vVmaiij dat “reinigen of helder zijn” betekent en Véri dat “mengen,
verenigen, koken” betekent, waardoor zijn naam verwijst naar
volkomen verlichting in ons aardse bestaan - aankwam, verdwenen de
Boeddha'’s naar hun oorspronkelijke verblijfplaats. Alleen een jonge
vrouw - in diepe meditatie - bleef achter bij Shakyamuni [6] Boeddha’s
zetel. Mafijusri vroeg aan Boeddha: “Waarom kan een jonge vrouw nabij



Een zoektocht naar ons bestaan | 73

de zetel van Boeddha zijn en ik niet?”. Boeddha antwoordde: “Haal haar
uit meditatie en vraag het haarzelf”. Wat Mafjusri ook probeerde, hij
was niet in staat haar uit meditatie te halen. Het Alomvattende Eén zei
tegen Mafjusrl: “Ontelbaar vele MafjusrT’s zijn nog niet in staat haar uit
meditatie te halen. Ver weg voorbij meer landen dan er zandkorrels zijn
in de wereldzeeén, leeft een leerling bodhisattva die in staat zal zijn
haar uit deze meditatie te laten ontwaken”. Onmiddellijk verscheen
deze leerling bodhisattva en na een knip van zijn vingers kwam de jonge
vrouw uit haar meditatie.

[7]
Dit Boeddhistisch vraagstuk kent een aantal sub-vraagstukken:

o Hoe kan Mafijusri - een bodhisattva - de leermeester zijn van
Boeddha's?

e Watis de oorspronkelijk verblijfplaats van de Boeddha’s en
waarom keren zij naar deze oorspronkelijke verblijfplaats terug
op het moment dat Mafijusri aankomt?



74 | Wie ben jij

e Waarom kan een jonge vrouw in de nabijheid van Shakyamuni
Boeddha’s zetel zijn en Mafijusri niet?

e Waarom kan Mafijusri - een uitmuntend bodhisattva - deze
jonge vrouw niet uit meditatie halen, terwijl een beginnend
bodhisattva dit met een vingerknip gedaan krijgt?

Een Zenmeester [8] geeft een toelichting op de vraag hoe Mafiju$ri als
bodhisattva de leermeester van Boeddha’s kan zijn. Dit is mogelijk
omdat Mafijusri symbool staat voor prajiia of de wijsheid van het “heel-
zijn” - ook wel de complete leegte of de volledige gelijkheid genoemd,
waaruit alles wordt geboren en waarnaar alles terugkeert - die de
alledaagse en metafysische wereld overstijgt. Dit “heel-zijn” is niets
anders dan wordt gerealiseerd in de verlichting van alle Boeddha’s.
Hierdoor wordt Mafjusri de leermeester van de Boeddha’s genoemd: in
de leefwereld van Maifijusri is er geen subject en geen object, geen
opstaan en geen gaan zitten, geen opgaan in meditatie en geen uit
meditatie komen. De leerling bodhisattva staat symbool voor het
wereldse onderscheid: in zijn wereld kunnen wij vrijelijk opstaan en
gaan zitten, opgaan in meditatie en uit meditatie komen.

Deze Zenmeester vervolgt zijn toelichting:

Alles in de wereld heeft twee aspecten van “heel-zijn”: een essentieel
aspect uit het “heel-zijn” en een fenomenaal aspect. Op grond van het
essentiéle aspect is alles leeg: het heeft geen vorm, geen kleur, geen
afmetingen, geen oppervlak. Hiermee is alles gelijk. Op grond van het
fenomenale aspect heeft alles een vorm, een kleur, een afmeting en een
oppervlak. Hiermee is alles uniek en compleet verschillend. Wij
menselijke wezens hebben beide aspecten: een essentiéle
verschijningsvorm en een fenomenale verschijningsvorm. Onze
volkomen gelijkheid en onze volkomen verschillen zijn twee aspecten
van één “zijn”. Intrinsiek zijn beide aspecten één en hetzelfde van ons
“heel-zijn”. Hierdoor kunnen wij zeggen dat alles een vorm heeft en



Een zoektocht naar ons bestaan | 75

tegelijkertijd geen vorm heeft, en op dezelfde manier zetten wij geen
stap wanneer wij lopen en midden in de hectiek van een stad zijn wij de
kern van een diepe stilte. Het volledige begrip van dit Boeddhistisch
vraagstuk komt voort uit een volledig begrip van het samengaan van de
essentiéle - of lege - verschijningsvorm met alle fenomenale
verschijningsvormen binnen het “Alomvattende Eén”.

Deze Zenmeester geeft als toelichting op de vraag waarom de
beginnende bodhisattva de jonge vrouw kan laten ontwaken uit haar
meditatie terwijl Mafijusri hiertoe niet instaat is:

Maifijusri en de beginnende bodhisattva hebben beiden vrijheid tot
handelen binnen hun mogelijkheden. Mafijusri is vrij om de jonge
vrouw niet uit haar meditatie te laten opstaan en de beginnende
bodhisattva is vrij om haar te laten opstaan, net zoals een paard vrij is
om te galopperen en een slang vrij is om over de grond te kruipen en
vrij is om niet te gaan galopperen. Het niet kunnen galopperen van een
slang is een elegante manier om invulling te geven aan deze vrijheid.
Het paard en de slang hebben gemeen dat zij beiden de mogelijkheid en
vrijheid hebben om invulling te geven aan hun kern van diepe stilte of
beter gezegd aan hun “heel-zijn” binnen hun “Alomvattende Eén”; zo
zijn Mafijusri en de beginnende bodhisattva in hun “heel-zijn” in
volkomen onderlinge verbondenheid met alle verschijningsvormen
volledig vrij om hun Dharma [9] en hun onveranderlijk heel-zijn[10] te
weerspiegelen binnen Indra’s Net.

Dit vraagstuk met de toelichting van de Zenmeester is een goede
opmaat voor de verdere verkenning van leegte en voor een nadere
bestudering van de Hart Stitra”, zegt Narrator.

“Dit vraagstuk en de toelichting geven woorden aan mijn gevoelens van
één-zijn in mijn droom die ik had naar aanleiding van onze discussie
, zegt Carla.

ron

van gisteravond over “heel-zijn” en het Alomvattende Eén



76 | Wie ben jij

“Ik zoek - na al mijn jaren waarin ik mij verdiept heb in meditatie - nog
steeds naar een evenwicht tussen de stilte van meditatie en de hectiek
van het leven van alledag. De vrijheid tot “zijn” binnen beide
leefwerelden heb ik binnen mijn mogelijkheden en beperkingen
verkend. In de afzonderlijk werelden van meditatie en het leven van
alledag ben ik thuis en daarbij ervaar ik regelmatig een “heel-zijn”, maar
ik ken geen volledige integratie van beide afzonderlijke leefwerelden in
mijn leven; misschien is deze integratie mij niet gegeven binnen mijn
mogelijkheden en beperkingen, of misschien is deze integratie binnen
een menselijk leven niet mogelijk. Dit vraagstuk gaat over deze
integratie die ik probeer te bereiken.

De Zenmeester die deze toelichting geeft, gebruikt het woord Samadhi
voor meditatie. Weet jij de oorsprong en de betekenis van het woord
Samadhi in het Sanskriet?”, zegt Man.

“De mist trekt nog niet op; zullen wij nieuwe koffie zetten?”, vraagt
Narrator.

“Ik zet wel even koffie, dan kunnen jullie verder praten”, zegt Carla.

“Meditatie is een goede vertaling van Samadhi. In het Sanskriet is het
woord Samadhi samengesteld uit:

e “sam” dat “samen, met, in verbinding met, onderling
verbonden, intens, volledig en/of compleet” betekent,

e “3” dat “achterwaarts, terug, een richting aangevend en ook wel
compassie en/of instemming” betekent en

e “dhi” dat als een zwakke vorm van “dha” - dat “plaatsen,
brengen, helpen, schenken, voortbrengen, veroorzaken”
betekent - de betekenis heeft van “verheugen, voeden,
verzadigen, volbrengen” [11].



Een zoektocht naar ons bestaan | 77

Mijn vader zei dat “dhi” ook naar “de ander” in samenhang met het
Alomvattende Eén verwijst. Recent tijdens het bestuderen van dit
Boeddhistisch vraagstuk zag ik in een woordenboek “vergaarbak” [12]
als betekenis voor “dhi”, waarbij ik meteen aan de uitleg van mijn vader
dacht in de betekenis van: “alle afzonderlijke vervliegende
verschijningsvormen in samenhang met het “heel-zijn” binnen het
Alomvattende Eén”.

[13]



78 | Wie ben jij

Ik ruik de koffie. De bonen komen helemaal uit Kenya; het land van mijn
moeder en van mijn jeugd”, zegt Narrator.

“Wij waren van plan om tijdens deze boottocht de Hart Siitra woordelijk
te gaan vertalen; ik denk dat het niet gaat lukken: laten wij dit op een
later tijdstip - wanneer het beter uitkomt - gaan doen. Ik stel voor om ons
deze dagen te beperken tot een bespreking van de Siitra”, zegt Man.

“Goed idee. Zal ik koffie inschenken: de mist houdt nog wel even aan”,
zegt Carla.

“Graag, dan word ik na een nacht waken weer warm en blijf ik nog even
wakker door de koffie. Als ik mij goed herinner, heeft de lange versie van
Hart Siitra de volgende opbouw:

e Inleiding,

e Vraagen antwoord,

e Vorm is leegte en leegte is vorm,
e De negaties en verlichting,

o De mantra “Tadyatha, gate, gate, paragate, parasamgate, bodhi
svaha” en

e Het nawoord.

In de korte versie ontbreekt de inleiding, de vraag en het nawoord.

Ik kan mij niet aan de indruk onttrekking dat de inleiding pas in een later
stadium aan de Hart Siitra is toegevoegd, om deze Siitra - qua vorm - aan
te passen aan de vele andere Siitra’s en om de oorsprong van deze Siitra
te herleiden naar de beginfase van het Boeddhisme. Voor mij zou de
inleiding van deze Siitra beperkt kunnen blijven tot “aldus” of “evam”[14]
in het Sanskriet, want hiermee is de herleiding naar de oorsprong en naar
de manifestatie van alle verschijningsvormen volkomen.



Een zoektocht naar ons bestaan | 79

Na de inleiding luidt de vraag, zeer beknopt weergegeven: “Hoe moeten
mensenkinderen de perfecte wijsheid - of in het Sanskriet:
“prajiidparamita - verwezenlijken?”

Het antwoord - en daarmee het begin van de Hart Siitra in de korte
versie - is:

“Zij moeten inzien dat de vijf skanda’s [15] - volgens de Boeddhistische
leer “vorm, gevoel, perceptie, gedachten en bewustzijn” en op onze
zoektocht “feiten en logica, intensiteiten en associaties, leegte,
verandering en onderlinge verbondenheid” - in wezen leeg zijn.”

Een commentator[16] geeft de volgende toelichting bij dit “in wezen
leeg zijn”. Er zijn vijf vormen van “leeg zijn”:

e Leegte van dat niet eerder heeft bestaan, zoals de zeiltocht die
wij vanochtend in deze mist niet kunnen maken;

e Leegte van dat niet (meer) bestaat nadat het is vernietigd,
bijvoorbeeld geschifte slagroom die nooit meer kan worden
veranderd in goede slagroom;

e Leegte van het volkomen niet bestaan, zoals delen door nul
met een vaststaande eindige uitkomst [17];

e Leegte van een niet bestaan in de ander, bijvoorbeeld een
hond kan niet in een kat bestaan;

e Leegte van enig onderscheid, zoals in het “heel-zijn” volgens
Martin Heidegger in “Sein und Zeit”.

Volgens deze commentator wordt in de Hart Stitra gedoeld op de laatste
vorm van “leeg zijn”: de vijf skanda’s zijn leeg van enig onderscheid en
dus leeg van enig inherent bestaan [18]. Een andere commentator
noemt als voorbeeld van “leegte van enig inherent bestaan” een
steenmannetje in de bergen die van afstand wordt aangezien voor een
mens [19].



80 | Wie ben jij




Een zoektocht naar ons bestaan | 81

Na mijn opleiding tot architect heb ik altijd veel aandacht gehad voor de
beleving van vrije ruimte en daarmee voor leegte en de begrenzing van
de ruimte.

[21]

De leegte van de vijf skanda’s overstijgt de leegte van de vrije ruimten
en de leegte tot invulling van deze vrijheid. De leegte van de vijf
skanda’s is tegelijkertijd onnoembaar - omdat er binnen “heel-zijn”
niets te noemen valt - en noembaar omdat het “heel-zijn” de vier
anderen vormen van leegte bevat en daarbij tevens alle mogelijke
verschijningsvormen die bij nadere beschouwing illusies blijken te zijn,
zoals bijvoorbeeld steenmannetjes die op afstand worden aangezien
Voor mensen.

Het is al wat lichter is geworden, maar het zicht is nog te slecht.
Vanmorgen kunnen wij het varen vergeten”, zegt Man.



82 | Wie ben jij

“Heel interessante manier om te belichten dat op onze zoektocht de vijf
gangbare werkelijkheden - “feiten en logica, intensiteiten en
associaties, leegte, verandering en onderlinge verbondenheid” - in
wezen leeg zijn en daarmee als verschijningsvormen - of illusies -
ondeelbaar en tegelijkertijd als illusies onderscheidend zijn opgenomen
in het “heel-zijn”. Ik heb ergens gelezen dat het leven een droom is;
volgens de Hart Sttra is het een droom opgenomen - of misschien wel

nn

deels gesuperponeerd [22] - binnen de leegte van het “heel-zijn””, zegt

Carla.

“Hoewel ik 's-nachts nog altijd weinig slaap - omdat herinnering aan
mijn wandaden in het verleden mij in het donker blijven achtervolgen -
heeft een kort gedicht van Ryokan mij vele jaren vergezeld op mijn
reizen:

Al slaap ik altijd
op mijn reizen, elke nacht
op een andere plaats,
de droom die ik altijd droom
brengt mij naar mijn eigen huis.

- Ryokan [23]

Dit korte gedicht gaf mij troost, berusting en verbondenheid tijdens
mijn zwervend bestaan in Europa; en tegelijkertijd verbond het mij
weer met het zwervend bestaan in mijn jeugd met mijn moeder die als
Masai nomade rondtrok met haar kleine kudde in Noord Kenia samen
met mijn broers en zussen waarbij het altijd een feest was als wij mijn
vader ontmoetten op zijn trektochten als verhalenverteller.

De laatste jaren - in mijn leven als bhiksu [24] - draag ik dit gedicht nog
altijd in een licht gewijzigde vorm met mij mee:



Een zoektocht naar ons bestaan | 83

Al slaap ik altijd
op mijn reizen, elke nacht
op een andere plaats,
in de droom die ik steeds droom
ben ik in mijn eigen huis

- Ryokan [23]

De duiding van “mijn eigen huis” heeft zich uitgebreid naar het
“Alomvattende Eén” of het “heel-zijn” volgens Martin Heidegger en “de
droom” is verschoven van de nachtelijke droom naar “het alledaagse
leven” inclusief mijn nachtelijke visioenen over mijn wandaden.

Na mijn nachtwake ga ik nu een dutje doen tot aan de lunch”, zegt
Narrator.

“Natuurlijk. Slaap lekker. Met de lunch maken wij jou wakker. Wij letten
op de boot en hopen dat de mist wegtrekt”, zegt Carla.

“Ik denk dat de mist rond de lunch is verdwenen. Wij kunnen dan een
wandeling maken op het droge wad, om halverwege de middag weer
weg te varen”, zegt Man.



84 | Wie ben jij

[1] Zie: Origo, Jan van, Wie ben jij — een verkenning van ons bestaan - deel 2.1 -
Feiten en Logica. Amsterdam: Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2014, p. 134 - 135

[2] Caplow, Florence & Moon, Susan, edt. The hidden lamp - Stories from twenty-five
Centuries of Awakened Women. Boston: Wisdom Publications, 6457, p. 77

[3] Zie: Shibayama, Zenkei, The Gateless Barrier, Zen Comments on the Mumonkan.
Boston: Shambhala, 2000, p. 293 - 298 en Yamada Kéun Roshi, Gateless Gate
(Mumonkan). Tucson: The University of Arizona Press, 1990, 199 - 203

[4] De naam Boeddha is in het Sanskriet samengesteld uit het zelfstandig
naamwoord “bud” dat “knop, begin” betekent - vergelijkbaar met het Engelse
woord “bud” in rosebud uit de film “Citizen Kane” van Orson Wells - en de
werkwoordkern “dha” dat “plaatsen, verlenen, schenken” als betekenis heeft. Bron:
elektronische versie van het woordenboek Monier-Williams - MWDDS V1.5 Beta

[5] Het woord bodhisattva bestaat uit de twee woorden “bodhi” en “sattva” die in
het Sanskriet resp. “perfecte kennis, wijsheid” en “zijn, bewustzijn, levend wezen”
betekenen. De school van het Mahayana Boeddhisme kent het bodhisattva ideaal.
Volgens dit ideaal zal een mens die op het punt van verlichting staat - bodhisattva
genoemd -, hiervan afzien tot het moment dat het gehele universum en ieder stofje
ook in staat is de verlichting te betreden. In de tussentijd doet de bodhisattva er
alles aan om alles en iedereen voor te bereiden op de verlichting. Zie ook: http://
en.wikipedia.org/wiki/Bodhisattva

[6] Shakyamuni is samengesteld uit “Sakya” dat “mogelijk of instaat tot” en “muni”
dat “ziener of wijze” betekent.

[7] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Meditation

[8] Yamada Kdun Roshi, Gateless Gate (Mumonkan). Tucson: The University of
Arizona Press, 1990, p. 201 - 202

[9] Zie voor een uitleg van Dharma: Origo, Jan van, Wie ben jij - een verkenning van
ons bestaan - deel 2.1 - Feiten en Logica. Amsterdam: Omnia - Amsterdam Uitgeverij,
2014, p. 34 ev.

[10] Zie voor het tweede deel van deze zin ook: Shibayama, Zenkei, The Gateless
Barrier, Zen Comments on the Mumonkan. Boston: Shambhala, 2000, p. 298

[11] Bron: elektronische versie van het woordenboek Monier-Williams - MWDDS
V1.5 Beta

[12] Bron: elektronische versie van het woordenboek Monier-Williams - MWDDS
V1.5 Beta

[13] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Samadhi



Een zoektocht naar ons bestaan | 85

[14] In Sanskriet bestaat het woord “evam” uit de werkwoordkern “e” dat
“naderen, bereiken, nader komen” en het zelfstandig naamwoord “va” dat “wind,
oceaan, water, stroom, gaan” betekent. Bron: electronische versie van het
woordenboek Monier-Williams - MWDDS V1.5 Beta

Zie: Lopez, Donald S. - The Heart Sutra explained Delhi: Sri Satguru Publications,
1990 p. 34: “The commentary Vajrapani has high praise for the word evam (thus), the
word whereby siitras begin. Those four letters are the source of the 84.000 doctrines
taught by the Buddha and are the basis of all marvels.”

Zie ook: Red Pine (Bill Porter) - The Diamond Sutra 2001 p 85-42: “Commentaries
have written volumes on the profundity of evam (thus). Does it mean “like so”, or does
it mean “just so”? And what is the difference? Is this sutra the finger that points to the
moon, or is it the moon itself?”

Zie ook: Holstein, Alexander. Pointing at the Moon. Rutland: Charles E. Tuttle
Company, 1993 p 49: “Voor de verlichte geest van een Zenmeester is er mogelijk
geen verschil tussen de vinger die naar de maan wijst en de maan, zoals er op gelijke
wijze ook geen verschil is tussen de golven en de oceaan.”

[15] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Skandha ; en zie ook voor een korte
inleiding: Origo, Jan van, Wie ben jij - een verkenning van ons bestaan - deel 1.
Amsterdam: Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2012, p. 172 - 174

[16] De naam van deze commentator is Prasastrasena. Bron: Lopez, Donald S. - The
Heart Sutra explained Delhi: Sri Satguru Publications, 1990 p. 53

[17] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Division_by_zero

[18] De Hart Siitra in het Sanskriet gebruikt het woord “svabhavashiinya” voor “in
wezen leeg zijn”. Het woord svabhavashiinya is samengesteld uit “sva” dat “zelf”
betekent, “bhava” dat “zijn” betekent en shiinya” dat “leeg” betekent met verwijzing
naar het “heel-zijn” van Martin Heidegger.

[19] Zie ook: Leben, Man, Narrator Narayana - Een weg, Een biografie. Amsterdam:
Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2013, p. 54

[20] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Steenmannetje

[21] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Glass_House

[22] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Superposition_principle

[23] Uit: Tooren, J. van, Tanka - het lied van Japan. Amsterdam: Meulenhoff, 1983, p.
170; de tweede versie is licht aangepast.

[24] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Bhikkhu



86 | Wie ben jij



Een zoektocht naar ons bestaan | 87

orm is leegte en leegte is vorm
Golvenspel binnen “heel-zijn”

Rond half één in de middag trekt de mist langzaam weg. Carla maakt
Narrator wakker en zegt dat Man en zij zo meteen de lunch gaan
klaarmaken. Man stelt voor om een warme lunch te bereiden, zodat
’s-avonds in het donker bij het volgende aanlegpunt een eenvoudige
maaltijd kan volstaan.

Wanneer Narrator zich heeft opgefrist, is het warme middagmaal klaar.

“Een eenvoudig maar voedzaam maal. Ik hoop dat het mag smaken”,
zegt Man.

“Eet smakelijk”, zeggen Carla en Narrator.

“Ik denk dat wij bij het opkomen van het hoogtij voldoende zicht
hebben om te kunnen wegvaren”, zegt Man.

“Dat zou mooi zijn, want dan kan ik tegen het einde van de middag nog
een dutje doen bij het schommelen van de boot”, zegt Narrator.

“Nu wij het hebben over het schommelen van de boot; enkele minuten
geleden zag ik enkele eenden op de plas water naast de boot voorbij
drijven. Bij het zien van het golvenspel - door het trappelen van hun
poten - in het kielzog van deze eenden, dacht ik aan ons gesprek
vanmorgen over ons leven als een droom gesuperponeerd binnen het
“heel-zijn”. Het golvend wateroppervlak is een metafoor voor heel-zijn
(in de vorm van water), met daarbinnen het golvenspel in het
wateroppervlak (ons leven als een droom) als superpositie”, zegt Carla.



88 | Wie ben jij

“Een mooi voorbeeld van het samengaan van heel-zijn met de

wervelende verschijningsvormen van alledag”, zegt Man.

“Nu wij het er toch over hebben, zou jij mij nog wat water willen
bijschenken?”, vraagt Narrator aan Man.

“Alsjeblieft”, zegt Man.

“Volgens mij zijn wij nu aangekomen bij de kern van het tweede deel
van onze zoektocht naar “Wie ben jij”. Heel-zijn en “jij” in de
verschijningsvorm van alledag vallen samen binnen het
onuitsprekelijke alomvattende “heel-zijn”, waarbij wij - de ander en ik
in onze alledaagse verschijningsvormen - als een droom zijn
gesuperponeerd binnen het “heel-zijn”".



Een zoektocht naar ons bestaan | 89

Hierbij moet ik denken aan een radio signaal - gesuperponeerd op een
draaggolf - dat als één signaal wordt verzonden door de ruimte. Zonder
draaggolf geen overdracht van een radiosignaal, zonder ruimte geen
overdracht van het signaal: zij zijn wederkerig met elkaar verbonden en
van elkaar afhankelijk in de ruimte.

(2]
Ik kom weer terug op de vraag: “Eén - wat is dat?” gesteld aan de wijze

vrouw in het Boeddhistische vraagstuk, waarop zij niet in staat was te
antwoorden. Zoals een golf (als verschijningsvorm) en de oceaan (als



90 | Wie ben jij

“heel-zijn”) onlosmakelijk op elkaar zijn gesuperponeerd, is het niet
kunnen antwoorden van deze wijze vrouw ook gesuperponeerd binnen
“heel-zijn”, of zijn zij volledig opgenomen in het “heel-zijn"?, vraagt
Carla aan Narrator.

“Beiden:
Nacht kust de sterren
En laat de golven wiegen,
Binnen het heelal.
De droom der dromen geheel
Antwoord op: “Eén - wat is Dat”
En:

Antwoord in stilte
Op de vraag: “Eén — wat is Dat”;

Heel-zijn in alles

En beiden tezamen in een haiku:

In Eén ademtocht
Vorm - leegte, en leegte — vorm

Verenigd in Al

Hiermee zijn wij volgens een commentator [3] bij de kern van de Hart
Siitra gekomen en deze kern van de Sitra luidt:

“Hier, vorm is leegte en leegte is vorm.

Leegte is niet anders dan vorm; vorm is niet anders dan leegte”.



Een zoektocht naar ons bestaan | 91

Of in het Sanskriet:

iha rilpam Stnyata Stinyataiva ripam

ripanna prthak siinyatd sinyatdya na prthagripam

/s = =n

waarin we een aantal keren het woord “§linyata”[4] voor “leegte” - in

alle betekenissen - tegenkomen. De andere kernwoorden zijn:

e “iha” wordt meestal vertaald met “hier, in deze wereld, op deze

“w:n
1

plaats”. Dit bijwoord is samengesteld uit “i” dat “compassie”
betekent en “ha” dat onder meer “meditatie, kennis, de maan,
wegnemen, verlaten, en als laatste letter van het alfabet ook
wel laatste ademtocht of doden” betekent. Het woord “iha”
heeft hiermee tegelijkertijd de betekenissen van “met
compassie wegnemen van illusies” en “meditatie en/of

verlichting in deze wereld”.

e ‘“riipam” - de accusativus van het woord “riipa” - dat meestal
vertaald wordt met “vorm” en daarbij ook de betekenissen
heeft van: “droomachtige verschijning, innerlijke natuur,
imago, sierlijke vorm en symptoom”. Het woord “riipa” is
afkomstig van de werkwoordkern Vrip dat “vormen,
uitdrukken” en daarbij ook “verschijnen” en “zichzelf tonen”
betekent. Mijn vader zei dat “zichzelf tonen” het verwezenlijken
van het Alomvattende Eén of het “heel-zijn” is.

e “naprthak” dat meestal wordt vertaald met “niet zonder” of
“niet gescheiden van”. [5]

Volgens de kern van de Hart Sutra zijn niet alleen ons dagelijks leven en
de verschijningsvormen leeg, maar ook “de verwezenlijking van het
Alomvattende Eén (en daarmee het “heel-zijn”)” is leeg”, zegt Narrator.



92 | Wie ben jij

“In de Hart Sitra wordt een aantal keren uitleg gegeven aan Shariputra,
bijvoorbeeld: “Dus Shariputra, alle Dharma'’s zijn leeg zonder
eigenschappen, niet ontstaan, niet verdwenen, noch smetteloos, noch
vervuilt, noch volledig en ongevuld”. Wat is de betekenis van de naam
Shariputra?”, vraagt Carla aan Narrator.

“De naam Shariputra is samengesteld uit “Shar” dat in het Sanskriet
“wind, pijl en verwonden” betekent en “putra” dat “kind” betekent [6].
Hiermee wordt met de naam Shariputra verwezen naar “kind van de
wind” - alom vluchtig en voortdurend aanwezig - en daarbij “kind
bestemd om de illusies weg te nemen (pijlsnel in één zucht)”. Door deze
bestemming staat Shariputra in een aantal Mahayana teksten met een
been in het “heel-zijn” en met het andere been in “de alledaagse wereld
van fenomenen”; door deze dubbelrol is Shariputra een ideaal persoon
om te handelen in het “Alomvattende Eén” en binnen “de waan van
alledag” als onderdeel van “heel-zijn”. Shariputra [7] is een van de
belangrijkste leerlingen van Shakyamuni Boeddha. Volgens
Boeddhisten is Shakyamuni Boeddha de historische persoon Siddharta
Gautama na zijn volkomen verlichting”, zegt Narrator.

“Jouw uitleg over de kern van de Hart Siitra doet mij denken aan de
naam JHWH voor God in de Tanach [8] (en in het Oude Testament van
het Christendom) die “Eeuwig” of “Altijd” betekent en ook kan worden
opgevat als de Hebreeuwse werkwoordvorm ”x17” of “is” van het
werkwoord “zijn”. Meestal wordt ”x7” vertaald met “Hij die is”, maar
oorspronkelijk is betekenis alleen “is” zonder verdere duiding. Veel
religies vallen bij het duiden van hun kern terug op het “onnoembare
zijn” : bijvoorbeeld in Hebreeén 7:3 met “Zonder vader, zonder moeder,
zonder geslachtsrekening, noch beginsel der dagen, noch einde des levens
hebbende ” voor de Messias. Maar meteen na het duiden van het
“onnoembare zijn” gaan de religies over tot het duiden van dit
“onnoembare zijn” binnen de waan van alledag om daarmee de unieke



Een zoektocht naar ons bestaan | 93

plaats van de volgelingen veilig te stellen binnen het “heel-zijn” in
relatie tot het “onnoembare zijn” ,zegt Man.

“Zo ook de Hart Siitra. Na de kern: “Vorm is leegte en leegte is vorm.
Leegte is niet anders dan vorm; vorm is niet anders dan leegte ” begint de
Hart Sttra langzaam weer te draaien als een cycloon, want hierna
wordt nogmaals gesteld dat naast vorm ook de vier overige skanda’s
leeg zijn: “Op de zelfde manier zijn gevoel, perceptie, gedachten en
bewustzijn leeg.” Daarna meldt de Sitra dat alle vormen van zelf/Zelf
leeg zijn zonder inhoud:

“Dus [9] alle Dharma’s [10] zijn leeg zonder eigenschappen, niet
ontstaan, niet verdwenen, noch smetteloos, noch vervuilt, noch volledig
en ongevuld”.

Ik kan dit alleen lezen als: alle Dharma’s zijn — via “leegte is vorm” —
volkomen opgenomen in het Alomvattende Eén of in het onnoembare
en ondeelbare “heel-zijn” van Martin Heidegger”.

En de Siitra gaat verder met een groot aantal negaties:

“Daarom is er in leegte geen vorm, geen gevoel, geen perceptie, geen
geheugen, geen bewustzijn, noch oog, noch oor, noch neus, noch tong,
noch lichaam, noch geest, noch gedaante, noch geluid, noch reuk, noch
smaak, noch gevoel, noch sporen van perceptie van oog naar conceptueel
bewustzijn, noch oorzakelijk verband van onwetendheid naar ouderdom
en dood, en geen einde van oorzakelijk verband van onwetendheid naar
ouderdom en dood, noch lijden, noch leniging, geen weg, geen kennis,
geen verworvenheid en geen niet-verworvenheid.”

Met deze negaties begint de Sutra na “Vorm — leegte en leegte — vorm”
langzaam weer volkomen vorm (en leegte) te krijgen — als een foto in
een ontwikkelbad — binnen het Alomvattende Eén.



94 | Wie ben jij

[11]
Ah, eindelijk de zon, nog even en de mist gaat verdwijnen. Met wat
geluk kunnen wij dadelijk weer om ons heen kijken. Wanneer wilde jij

wegvaren?”, vraagt Narrator aan Man.



Een zoektocht naar ons bestaan | 95

“Ik stel voor om met opkomend hoog water zo rond drie uur het anker
te lichten en weer de terugtocht naar Lauwersoog te beginnen. Door de
mist hebben wij vanmorgen het laatste stuk van onze tocht naar
Vlieland niet kunnen afleggen. Wanneer wij vanmiddag dit deel zouden
varen, dan lopen wij - volgens de weersverwachting - kans om over
twee dagen in slecht weer terecht te komen: het lijkt mij beter om dit te
vermijden. Nu kunnen wij voor de weersverandering in de jachthaven
aankomen. Ik kan de boot dan op tijd klaar hebben voor de overdracht
aan mijn vriend”, zegt Man.

“Ik heb zoveel gesproken dat ik te weinig heb gegeten. Kun jij mij het
brood en de kaas aangeven?”, vraagt Narrator aan Carla.

“Alsjeblieft. Zijn brood en kaas ook leeg volgens de Hart Siitra? Ik denk
dat ik het antwoord weet, maar wat vind jij?”, vraagt Carla.

“Zij zijn geen permanente — op zichzelf staande - verschijningsvormen:
zij zijn ontstaan door het bakken van het brood en door het rijpen van
de kaas en zij zullen tijdens de spijsvertering in een andere vorm
overgaan. Ook wanneer zij niet worden gegeten, bederven zij binnen
korte tijd. Ook het algemeen aanvaarde idee van “brood” en “kaas” zijn
geen permanente - op zichzelf - staande verschijningsvormen: zij
krijgen betekenis en waarde binnen een mensensamenleving, zij zijn
een keer in de loop der geschiedenis ontstaan, zij veranderen en zullen
ook een keer weer verdwijnen. Op deze manier zijn brood en kaas
tegelijkertijd vorm éen leegte binnen ons mensenleven. Daarnaast geven
zij vorm en leegte aan ons leven binnen ons “heel-zijn”.

Herakleitos heeft volgens overleveringen gezegd:

"TavTa Ywpel Kat o08Ev pével” kat "dig €6 TOV aTOV TIOTAUOV OUK Qv
enBaing” [12]

of zeer vrij vertaald:



96 | Wie ben jij

“Alles stroomt en niets is bestendig, en wij kunnen niet twee keer in
hetzelfde tij verblijven”.

Net als onze boottocht hier op het wad: alles verandert voortdurend van
vorm, en geen vorm is bestendig. De mist die ons zonet nog volledig
omhulde, is verdwenen. Dit doet mij denken aan een kort gedicht aan
het einde van een Boeddhistisch vraagstuk: ik heb hiervan een haiku
gemaakt:

Zon schijnt aan de hemel
na verdwijnen van de mist
helder als altijd

Hoewel wij “verandering” pas op het volgende deel van onze zoektocht
zullen beschouwen, stel ik nu toch de vraag: Is de voortdurende
verandering binnen het “heel-zijn” ook leeg?

Deze vraag is belangrijk omdat de Mahabharata aan de ene kant stelt
dat alles - zelfs de goden - en misschien ook het “heel-zijn” is gebonden
aan dharma [13], maar volgens de Hart Siitra zijn ook de dharma’s leeg
en tegelijkertijd opgenomen in het “heel-zijn”. Is het “heel-zijn” ook
leeg?”, vraagt Man aan Carla en Narrator.

“Vanuit “feiten en logica” is er geen antwoord mogelijk volgens de twee
onvolledigheidsstellingen [14] van Kurt Godel [15]. Kort samengevat —
en gericht op de vraag “Is heel-zijn ook leeg” - luiden deze twee
stellingen:

e Als een systeem - “heel-zijn” of kenbaar groot - consistent (of
leeg) is, dan kan het systeem niet volledig zijn en

¢ De consistentie van de axioma'’s zoals “Is “heel-zijn” ook leeg”
kan niet vanuit het eigen systeem - “heel-zijn” of oneindigheid -
worden bewezen.



Een zoektocht naar ons bestaan | 97

Ik kom tot deze conclusie doordat “heel-zijn” zo onkenbaar groot is, dat
er altijd nog wel iets bij kan. Ik denk dat “heel-zijn” oneindig groot is,
omdat wiskunde het begrip “oneindigheid” zeer eenvoudig toestaat,
maar ik kan niet aantonen dat “heel-zijn” oneindig is, omdat het door
ondeelbaarheid per definitie onkenbaar en onvergelijkbaar is in
omvang.

Vanuit de metafysica denk ik dat “heel-zijn” per definitie geen
onderscheid kent en dus ondeelbaar is; hierdoor is “heel-zijn” leeg van
ieder onderscheid en begrip, want er is niets om te begrijpen of vast te
pakken. Met deze definitie heb ik - zoals met alle uitgangspunten -
moeite, want deze definitie is - zoals elke eerste aanname - discutabel.

Daarnaast zijn er natuurlijk de verschillende verschijningsvormen die
gesuperponeerd binnen “heel-zijn” - denk aan foto’s uit een
ontwikkelbad - als tijdelijke verschijningsvormen ontstaan. Deze
fenomenen zijn even reéel als wanneer ik jou in jouw arm knijp en even
vluchtig, leeg en reéel - als vorm is leegte en leegte is vorm - binnen de
metafoor van Indra’s Net”, zegt Carla

“De lunch heeft mij goed gesmaakt; zullen wij nog koffie drinken?”, zegt
Narrator.

“Ik maak wel even koffie”, zegt Man.

“Jouw haiku is gebaseerd op het gedicht bij het Boeddhistisch vraagstuk
“Was je bord af’. Kort samengevat en aangepast naar onze tijd luidt dit
vraagstuk:

“Een student komt een klooster binnen en vraagt aan de leraar om
instructie. De leraar vraagt: “Heb jij jouw lunch gehad?” De leerling
antwoordt: “Ja, de lunch was goed”. “Dan”, zegt de leraar: “Was jouw bord
en bestek af”.



98 | Wie ben jij

En gedicht gaat als volgt:

Juist omdat het zo duidelijk is
Duurt het langer om te realiseren.
Als je meteen erkent dat kaarslicht vuur is,
Is de lunch al lang bereid. [16]

Of anders gezegd: “Een vis ontdekt als laatste water. Het duurt zo lang
om “heel-zijn” te realiseren, omdat het alomtegenwoordig is. Wanneer
je erkent dat alle verschijningsvormen volkomen zijn opgenomen in het
Alomvattende Eén, dan is deze lunch al lang bereid.”

Het gedicht geeft meteen - of direct en op dit moment - antwoord op de
vraag waar wij het “heel-zijn” kunnen vinden: “Hier (“iha” in het
Sanskriet ) op de plaats waar wij zitten” en “Hier (“iha” in het Sanskriet)
in de schoenen waarin wij staan”. Omdat het zo voor de hand ligt, gaan
wij er steeds aan voorbij.

De non-dualistische Vedante [17] - onder meer gebaseerd op de
Upanishads en de Bagavad Gita, verwijst regelmatig naar het
Alomvattende Eén, waarna meteen een onderscheid volgt, bijvoorbeeld
binnen het kastenstelsel in India, tussen leraar en leerling, tussen
hogere wezens en mensen [18].

Dit zelfde onderscheid binnen het “heel-zijn” zien wij meteen ontstaan
in de Tanach en het Oude Testament waar God - JHWH (of “is”) — en de
mens na enkele woorden al van elkaar zijn gescheiden om daarmee
onze verschijningsvormen binnen het alledaagse leven te betreden.

Recent las ik op een achterflap van “Deze wereld anders” van Ton
Veerkamp:



Een zoektocht naar ons bestaan | 99

“Het Christendom richtte zich op de hemel - de hemel van de volksreligies
- en het hiernamaals. Het leven van alledag en het “hier en nu” werd
bijzaak en daarmee heeft het Christendom zich vaak buitensporig
aangepast aan een wereld van macht en onderdrukking.” [19]

Deze wereld anders

Volgens mij heeft iedere religie dit in meer of mindere mate gedaan:
niets menselijks is religies vreemd en daarmee zijn religies volkomen
opgenomen in het “heel-zijn”.

De Hart Sutra vervolgt na de kern van het “heel-zijn” - en na een groot
aantal negaties van alledaagse werkelijkheden die leeg zijn van inhoud
en vorm - met het betreden van de levensweg van de bodhisattva.

“Daartoe zonder verworvenheid, ondervinden de bodhisattva’s [20] - via
de perfecte wijsheid (prajiapdramitd) - geen hindernissen op hun
levensweg. Zonder hindernissen en dus zonder vrees overkomen zij hun



100 | Wie ben jij

illusies (binnen het leven van alledag én binnen het “heel-zijn”) en nirvana
[21]. Dank zij de perfect wijsheid (prajiidparamita) bereiken alle
Boeddha’s uit het verleden, het heden en de toekomst het “Alomvattende

NN

Eén”,

Het Alomvattende Eén is “Hier (“iha” in het Sanskriet) op de plaats waar
wij zitten” en “Hier in de schoenen waarin wij staan”.

Op deze wijze heeft de Hart Siitra — weliswaar in woorden die
onderscheiden en afstand scheppen - geprobeerd de levensweg (of
Tao) binnen het non-dualistische Alomvattende Eén te verwoorden.

Tijd om mijn bord en bestek af te wassen”, zegt Narrator.

“Met het bord en bestek wordt binnen onze leefwereld ook het
Alomvattende Eén” gereinigd. Dit is volkomen duidelijk binnen de
metafoor van “Indra’s Net”.

In het alledaagse leven ervaar ik een begrenzing op de reikwijdte van
deze afwas, omdat de informatieoverdracht - het licht binnen de
metafoor van Indra’s Net - de nodige begrenzingen kent en omdat onze
manier van waarneming invloed heeft op onze wijze van zien.

Benaderd vanuit de wereld van fenomenen en bezien vanuit de
alledaagse afzonderlijk voorwerpen is het volkomen onmogelijk om
alleen het bord en bestek af te wassen zonder enige invloed te hebben
op de omgeving, want er is altijd een afwasser, zeepsop en water nodig
om af te wassen en het water heeft een aanvangstemperatuur door de
zon voordat het verhit wordt tot afwaswater enz. enz.

In mijn leven ervaar ik beide manieren om naar de wereld te kijken als
volkomen reéel en praktisch, maar ik kan beiden niet volledig met
elkaar laten samenvallen in een alomvattend systeem: de metafoor van
superpositie van de wereld van de fenomenen binnen het “heel-zijn”
helpt wel, maar is voor mij niet volledig bevredigend”, zegt Carla.



Een zoektocht naar ons bestaan | 101

“De Hart Stutra is een geschrift voortgekomen uit het Mahayana
Boeddhisme. Deze vorm van Boeddhisme wordt ook wel de
“middenweg” genoemd, omdat binnen deze religie geprobeerd wordt
om de leefwereld van het “heel-zijn” en het leven van alledag met elkaar
te verenigen. Deze “middenweg” krijgt vorm door het bodhisattva
ideaal. Een bodhisattva - die met beide benen in de werelden van “heel-
zijn” tezamen met het “leven van alledag” staat - zal het Alomvattende
Eén pas betreden samen en tegelijkertijd met alles en iedereen. Binnen
dit ideaal betreedt een bodhisattva hier en nu voortdurend het “heel-
zijn” en de “waan van alledag” om alles en iedereen te verlossen van het
levenslijden”, zegt Narrator terwijl hij zijn bord en bestek afwast.

[1] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Superpositie_%Z28natuurkunde%
29

[2] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Amplitude_modulation

[3] Zie: Lopez, Donald S. - The Heart Sutra explained Delhi: Sri Satguru Publications,
1990 p. 57

[4] Zie voor een belichting van “$§tinyata” het bericht: “Leegte: naar het einde van de
nacht”



102 | Wie ben jij

[5] Bron: electronische versie van het woordenboek Monier-Williams - MWDDS
V1.5 Beta

[6] Bron: electronische versie van het woordenboek Monier-Williams - MWDDS
V1.5 Beta

[7] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Sariputta

[8] Bron: Tanach Heerenveen: Uitgeverij NBG, 2007, p. 113

[9] De Hart Statra gebruikt hier het woord “evam”. Zie voor een uitleg de voetnoot
14 bij het hoofdstuk “Mist”

[10] Dharma betekent letterlijk “het plaatsen van het voortdurende zelf/Zelf”.

[11] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Darkroom

[12] Bron: http://en.wikipedia.org/wiki/Heraclitus

[13] Zie voor een uitleg van Dharma: Origo, Jan van, Wie ben jij - een verkenning van
ons bestaan - deel 2.1 - Feiten en Logica. Amsterdam: Omnia - Amsterdam Uitgeverij,
2014, p. 34 ev.

[14] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Kurt_G%C3%B6del

[15] Zie ook: Origo, Jan van, Wie ben jij - een verkenning van ons bestaan - deel 2.1 -
Feiten en Logica. Amsterdam: Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2014, p. 62 - 64

[16] Zie ook: Shibayama, Zenkei, The Gateless Barrier, Zen Comments on the
Mumonkan. Boston: Shambhala, 2000, p. 67 - 71 en Yamada Koéun Roshi, Gateless
Gate (Mumonkan). Tucson: The University of Arizona Press, 1990, 40 - 43

[17] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Vedanta

[18] Zie: Venkataramanan, S. Select Works of Sri Sankaracharya. New Delhi: Cosmo
Publications, 2003

[19] Zie: Veerkamp, Ton. Deze wereld anders - Politieke geschiedenis van het Grote
Verhaal. Vught: Uitgeverij Skandalon, 2014

[20] Het woord bodhisattva bestaat uit de twee woorden “bodhi” en “sattva” die in
het Sanskriet resp. “perfecte kennis, wijsheid” en “zijn, bewustzijn, levend wezen”
betekenen. De school van het Mahayana Boeddhisme kent het bodhisattva ideaal.
Volgens dit ideaal zal een mens die op het punt van verlichting staat - bodhisattva
genoemd -, hiervan afzien tot het moment dat het gehele universum en ieder stofje
- of het Alomvattende Eén - ook in staat is de verlichting te betreden. In de
tussentijd doet de bodhisattva er alles aan om alles en iedereen voor te bereiden op
de verlichting.

[21] Letterlijk: “afwezigheid van bos (of belemmeringen)” of “op de open vlakte”



Een zoektocht naar ons bestaan | 103

eg van de leegte
Wat is deze weg?

H alverwege de middag - wanneer de boot vrijkomt bij het opkomen
van het tij - licht Narrator het anker. Carla en Man hijsen de zeilen
en met een briesje uit het westen varen zij met de stroom mee terug in
de richting van Lauwershaven.

“Waar zullen wij vanavond aanleggen?”, vraagt Narrator aan Man.

“Als het meezit ten zuidoosten van Ameland. Wij kunnen dan morgen
aan het einde van de ochtend - ruim voor de opkomst van de
weersomslag - terug zijn in de jachthaven bij Lauwersoog”, zegt Man

“Jij bent tijdens het zeilen volkomen thuis op deze boot: het lijkt of de
boot, de golven, de wind en jij volkomen met elkaar zijn vergroeid. Ik
herken dit, want terugkijkend op mijn leven ben ik altijd volkomen
thuis in geweest in mijn vier afzonderlijke incarnaties [1]: zij hebben
mij altijd gepast zoals het linker oog en de linkerhand samengaan met
het rechteroog en de rechterhand. In mijn derde incarnatie als
rondtrekkende Bhiksu in Europa - waarin ik de jaarlijkse trek van de
vogels tussen Zuid en Noord Europa volgde - ben ik tijdens mijn
omzwervingen volkomen opgegaan in leegte van meditatie. Mijn gevoel
voor tijd was verdwenen: ik leefde in een tijdloze oneindigheid. Als ik
jou ontspannen en geconcentreerd zie varen, dan ontwaar ik volkomen
natuurlijke meditatie in actie: de boot gaat - met hulp van kleine
stuurbewegingen en zeilbewegingen - als vanzelf soepel over de
golven”, zegt Narrator.



104 | Wie ben jij

“Voor mij is zeilen een vorm van mediteren; ik zeil al heel lang. Als
middelbare scholier wilde ik graag zo snel mogelijk zeilen en zonder
snelheidsverlies de boot spectaculair door de golven laten snijden. Nu
laat ik de wind en de golven samen met de boot en de zeilen het werk
doen; ik stuur alleen af en toe wat bij, net zoals ik tijdens meditaties
gedachten die blijven hangen, laten wegdrijven”, zegt Man.

“Het gaat jou erg gemakkelijk af”, zegt Narrator.

“Dat is voor een deel waar; ik moet mijn aandacht erbij houden en mijn
gedachten zijn gericht op de koers die wij willen varen en op de
ondiepten die wij moeten ontwijken. Mediteren op een kussen is voor
mij oneindig veel eenvoudiger”, zegt Man.

“Voor mensen is dit waar. Ik vraag mij af of dit voor andere wezens ook
zo is. Een Boeddhistische leraar vergelijkt mediteren met het zitten van
een kikker [2]. Voor een kikKer is zitten een alledaagse bezigheid. Deze
leraar zegt vrij vertaald:

"Wanneer jij volkomen jezelf bent, dan zie jij de dingen zoals ze zijn

en jij wordt één met jouw omgeving”.

In het leven van alledag zie ik de mensheid veelal met een klein deel van
zichzelf bezig zijn. Hierdoor verliezen zij het zicht op de dingen zoals zij
zijn - zij verwarren een golf met de oceaan - en vervreemden daarmee
van hun omgeving.



Een zoektocht naar ons bestaan | 105

(3]

Voordat wij vanmiddag wegvoeren, zag ik het hoogtij in golven komen
opzetten; bij het zien van het samenspel van golven en schelpen op het
wad, ontstond de haiku:

In iedere golf:
niets ontstaat en vergaat;
Schelp in de branding

Misschien komt deze haiku wel voort uit het gedicht “Shell” van de
Japanse dichter Shinkichi Takahashi, vrij weergegeven in het

Nederlands:



106 | Wie ben jij

“Niets, niets wordt geboren en sterft”, zegt de schelp steeds weer
Vanuit de diepte van haar leegte.
Haar lichaam meegenomen in het tij
Slaapt zij in het zand, droogt in het zonlicht en baadt in het maanlicht [4].
Niets van doen met de zee of iets anders.

Steeds weer verdwijnt zij in iedere golf [5].

Sinds ik 30 jaar geleden in Stockholm bij het ontluiken van de
voorjaarsbloesem afscheid heb genomen van mijn geliefde [6], draag ik
dit gedicht met mij mee”, zegt Narrator.

“De haiku en het gedicht geven mijn beleving van uniciteit - in eenheid
en uniekheid - tijdens het zeilen goed weer”, zegt Man.

“Bijna altijd wanneer ik bezig ben met slechts één activiteit, ervaar ik dit
gevoel van eenheid. Bij het verrichten van verschillende dingen
tegelijkertijd - bijvoorbeeld: het snel moeten pakken voor een reis en
daarbij ook nog allerlei praktische zaken moeten afhandelen, zoals
rekeningen betalen, mensen opbellen, enz., vervliegt mijn ervaring van
uniciteit in de kruisdeining bij het verdelen van mijn aandacht”, zegt
Carla.

“Nu de boot zo mooi schommelt, ga ik weer slapen. Zouden jullie mij aan
het begin van de avond wakker willen maken? Of nee, maak mij wakker
wanneer de boot weer is drooggevallen bij laagtij”, zegt Narrator.

Man zeilt met hulp van Carla tot de voorgenomen aanlegplaats. Daar
halen Carla en Man de zeilen neer, zij laten het anker vallen en de boot
valt droog. Carla wekt Narrator, zoals beloofd.

“Jij hebt de lamp al in het keukentje al aangestoken. Zal ik de
broodmaaltijd voor vanavond klaarmaken? Wat willen jullie erbij
drinken? Ik heb nog een laatste fles rode wijn”, zegt Carla.



Een zoektocht naar ons bestaan | 107

“Lekker, volgens mij hebben wij nog genoeg brood en beleg voor
vanavond en morgen”, zegt Man.

“Ik zou graag eerst wat water willen drinken, hebben wij daar nog
genoeg van?”, vraagt Narrator.

“Nog genoeg voor ruim twee dagen”, zegt Man.

“Voordat ik ging slapen, bedacht ik mij dat ik vanmiddag tijdens ons
gesprek - tijdens het zeilen - het leven van alledag tekort heb gedaan.
Een Boeddhistisch vraagstuk gaat in op het grote belang van het leven
van alledag. Het vraagstuk gaat als volgt:

Een leerling [7] vraagt aan de leraar: “Wat is de weg (Tao)?”.
De leraar antwoordde: “Het leven van alledag [8] is de weg”.
De leerling vraagt: “Moet is mij erop richten of niet?”.

De leraar antwoordt: “Als je erop richt, dan ga je er tegenin”.

De leerling vraagt: “Als ik mij er niet op richt, hoe kan ik dan weten dat
het de weg is?”.

De leraar antwoordt: “De weg kent geen weten of niet-weten. Weten is een
illusie, niet-weten is een leeg bewustzijn. Wanneer jij de weg realiseert [9],
dan ervaar jij de weg als uitgestrekt en grenzeloos als het oneindig lege
firmament. Hoe kan de weg vervat worden in begrippen als goed en
verkeerd".

Met dit antwoord werd zijn bewustzijn als de volle maan. [10]



108 | Wie ben jij

[11]




Een zoektocht naar ons bestaan | 109

En het gedicht bij dit vraagstuk luidt:

Bloemen in de lente, de maan in de herfst,
Een koele bries in de zomer, en sneeuw in de winter;
Als er geen ijdele versluiering in het bewustzijn is,

Dan is dit het goede seizoen.

Naar aanleiding van dit gedicht heb ik de volgende haiku gemaakt:

leder jaargetij
Zonder versluieringen

het goede seizoen

In dit vraagstuk wordt op alle manieren de weg - van de leegte, van het
Alomvattende Eén en van het leven van alledag - geduid”, zegt Narrator.

“Dit is een beroemd vraagstuk uit de Mumonkan [12] - in het Engels de
“Gateless Gate” - of de “Poortloze poort” of de “Poort van Leegte”
waardoor ieder onderscheid wordt opgeheven binnen het
Alomvattende Eén of het “heel-zijn” van Martin Heidegger. Via dit
vraagstuk heeft een Boeddhistisch leraar zijn verlichting gerealiseerd:
de stem van deze leraar klinkt nog steeds overal in door. Een leerling
van deze leraar werd een keer geconfronteerd met een bekende
uitspraak van deze leraar, hierop zei de leerling: “Mijn leraar heeft dit
nooit gezegd. Wilt u niet roddelen over mijn leraar”. Volgens mij doelt
deze leerling op de universele leraar onafscheidelijk opgenomen in het
Alomvattende Eén, waarmee ook zijn vroegere leraar volkomen mee
samenvalt [13].



110 | Wie ben jij

Met het noemen van de “Gateless Gate” bedenk ik mij dat wij zijn
aangekomen bij de mantra in de Hart Siitra. Kun jij de betekenis van
deze mantra in het Sanskriet uitleggen”, vraagt Man aan Narrator.

“Lekker, de kaas bij het brood. Kun jij mij nu wat wijn inschenken?”,
vraagt Narrator aan Carla.

“Graag”, zegt Carla.

“De wijn smaakt prachtig bij de kaas en het brood in deze zilte
omgeving. Een passend laatste avondmaal op deze bootreis.

De Hart Siitra is een van de weinige siitra’s met een mantra; hieraan kan
worden gezien dat het een latere Boeddhistische siitra is, want mantra’s
zijn pas ruim na het ontstaan van het Boeddhisme in India populair
geworden [14].

De mantra luidt als volgt:
tadyatha | gate gate paragate parasangate bodhi svaha

Waarin de afzonderlijke woorden de volgende betekenis hebben:
e “Tadyatha” is samengesteld uit de woorden:
o “tad” dat “alzo, dus” betekent,

o “ya”:dit woord zijn wij al eerder zijn tegenkomen in
$linyata en het betekent “beweger” en “drijfveer”. Mijn
vader zei dat “ya” nauw verbonden is met “vyaj” in de
betekenis van “offeren”, “geven voor een hoger -
Goddelijk/hemels - doel” (misschien ook wel “Gods
gave” in wederkerigheid). Ook vertelde hij mij een keer
dat “ya” verbonden is met ons woord “ja” als positieve

instemming en bevestiging,

o ‘“yathd” betekent “op deze manier”,



[17]

Een zoektocht naar ons bestaan | 111

Hierdoor heeft “tadyatha” de betekenis: “aldus”. De letterlijke
betekenis is: “Alomvattende Eén” of “heel-zijn” hier en nu in al
haar glorie als “godsgave” in volkomen wederkerigheid.

Het woord “gate” heeft voor mij een heel speciale betekenis. Ik
heb een jaar van mijn leven met mijn geliefde gewoond in de
Prastgatan - de priesterstraat - op het eiland Gamla Stan in
Stockholm [15]. In het Sanskriet is “gate” niet alleen een
vervoeging van het werkwoord “gam” met de betekenis
“gaande”, maar het is ook de “locativus of plaats-vervoeging”
van het zelfstandig naamwoord “gata” afgeleid van het
werkwoord “gaan”. Daarbij heeft “gata” de betekenis van:
"verdwenen, verdwenen uit deze wereld, overleden, dood,
vervlogen, komen, voortkomen uit, naderen, aankomen, weten,

en overal verspreid” [16].




112 | Wie ben jij

e Hetwoord “para” komt in het Sanskriet in de volgende drie
vormen voor met als betekenis:

o para: oversteken, naar de andere kant, naar de andere
oever, wachter, vervullen, doorstaan, beéindigen.
Verlichting wordt in het Boeddhisme soms met de
metafoor “de andere oever” geduid.

o para: weg, vandaan

o para: hoogste, opperste, oud, afgelegen, vreemd en ook
best of slechtst.

Hier wordt de eerste vorm en betekenis van het woord
gebruikt; mijn vader voegde eraan toe dat bij een van de
vormen van het woord para, de andere vormen altijd zachtjes
meeklinken,

e Hetwoord “sam” betekent: “samen, verbinding, intensheid,
volledig, en volledig vernietigen”,

e Bodhi: perfecte wijsheid, verlichte geest,
e Svaha: uitroep, uitroep bij een offergave of “amen”.

Meestal wordt deze mantra niet vertaald; vrij weergegeven is de
betekenis van de mantra:

Aldus, gaande, gaande, gaande voorbij,

alles en iedereen samengaande voorbij, verlichting, amen!

Een commentator [18] heeft geschreven dat de eerste “gate” verwijst
naar de diepe innerlijk wens om de weg van de Bodhisattva te betreden,
de tweede “gate” verwijst naar het verkrijgen van innerlijke rijpheid op
deze weg, en de derde “gate” samen met “para” naar een volkomen
rijpheid of waarschijnlijk verlichting.



Een zoektocht naar ons bestaan | 113

Ik denk dat iedere vorm van “gate” en ieder woord in deze mantra - net
zoals ieder woord dat wij spreken - rechtstreeks en zonder onderscheid
verwijst naar het Alomvattende Eén of het “heel-zijn” van Martin
Heidegger.

In de lange versie van de Sitra volgen na de mantra nog enkele
bevestigingen voor de waarheid van de inhoud van de Siitra en een paar
lofuitingen voor de aanwezigen; in de korte versie eindigt de Siitra met
de mantra.

Tijd voor nog een boterham en wat wijn”, zegt Narrator.

“Wat kan ik nog toevoegen aan deze inleiding op de Hart Stitra?
Natuurlijk kan op vele details een studie als levenswerk worden
gemaakt naar de inhoud en naar de invloed van deze siitra. Maar ik
denk dat de grootste uitdaging bestaat uit de integratie van de inhoud
van deze siitra binnen ons leven van alledag. Ik doe mijn best, maar ik
wordt vaak meegevoerd door de alledaagse beslommeringen en de
waan van de dag”, zegt Man.

“De alledaagse beslommeringen en de waan van de dag zijn onderdeel
van ons “heel-zijn”: de beslommeringen en de waan van de dag zijn er
ook volkomen in opgenomen en zij vragen uiteraard de nodige aandacht
- of beter compassie - om een passende plaats in ons “heel-zijn” te
hebben zonder alles te gaan overstralen en te verworden tot een
Boeddhistische hel. Deze compassie wordt mooi weergegeven in het
Engelse woord “All-encompassing One” voor het “Alomvattende Eén”
van ons “heel-zijn””, zegt Narrator.

“Tot nu toe heb ik de inleiding gevolgd zonder noemenswaardige
aanvullingen te geven, ook omdat ik kennis wil nemen van deze - voor
mij nieuwe - manier van kijken naar leegte. Nu wij aan het einde van de
inleiding zijn gekomen, zie ik dat het samengaan van “heel-zijn” en ons
alledaagse leven een goede basis geeft voor ethiek; veel ethische



114 | Wie ben jij

beginselen en uitgangspunten van medemenselijkheid zijn op de een of
andere manier op deze brede basis gegrondvest.

Deze basis - statisch en dynamisch - begrijp ik verstandelijk. Maar
gevoelsmatig heb ik moeite om veranderingen, vernieuwing en
veroudering in ons leven in te passen binnen het samengaan van “heel-
zijn” en het dagelijkse leven. Daarbij weet ik niet hoe het wonder van
“leven” zich verhoudt tot de samensmelting van “heel-zijn” en de waan
van alledag via superpositie. Of in een metafoor: hoe verhoudt het
hologram van indrukken - die wij hebben - zich tot het volledige
samenspel binnen Indra’s net, en daarbij, waar komt het licht binnen
Indra’s net vandaan?”, zegt Carla.

“Het wonder van het ontstaan van leven, het licht en de oorsprong van
verandering gaat volgens mij ons bevattingsvermogen te boven, hoewel
wij er voortdurend middenin staan: net zoals de vis die als laatste water
ontdekt hoewel de vis er volkomen in ondergedompeld is. Door er
volkomen mee verbonden te zijn, doorleven wij het voortdurend en
volkomen”, zegt Narrator.

“Wat denken jullie van mijn voorstel: zullen wij “verandering” - de
volgende gangbare werkelijkheid op onze zoektocht naar “Wie ben jij” -
laten plaatsvinden op een vakantierondreis in Kenia? Het is mijn wens
om een keer in mijn leven naar Afrika te gaan, en ik begrijp dat Carla er
nog een keer wil terugkeren. Ik kan de reis en het verblijf eenvoudig uit
mijn middelen bekostigen. Narrator, ik begrijp dat jij niet naar Afrika
kunt reizen door jouw verleden als kindsoldaat en door jouw vroegere
rol binnen de werelden van geheime diensten waar jij nog altijd voor op
de vlucht bent: misschien moeten wij dit voorstel vergeten”, zegt Man.



Een zoektocht naar ons bestaan | 115

[19]

“Nee, ik denk dat het een heel goed idee is. Ik zou graag een verslag van
deze rondreis door het land van mijn moeder en jeugd willen horen.
Tijdens het verslag zal ik de nodige aanvullingen geven. In de tussentijd
maak ik voorbereidingen voor de eerste twee onderdelen “Ishvara” en
“Et incarnatus est” van deel drie van de zoektocht. Deze beide

onderdelen sluiten goed aan op “leegte” in de vorm van “heel-zijn"”,
zegt Narrator.

“Ik neem dit aanbod graag aan, maar ik heb aarzelingen bij de
afwezigheid van Narrator op deze rondreis”, zegt Carla.

“Op afstand reis ik voortdurend met jullie mee: ik adem met jullie adem
en ik kijk met jullie ogen. Wanneer jullie niet gaan, dan zal ik niet de
lucht van Afrika inademen en ik zal niet met jullie ogen mijn
geboortegrond weerzien. Ik ga met jullie mee binnen de leegte van het
, zegt Narrator.

"

“Alomvattende Eén

“Willen jullie nog een laatste slok wijn van het bodempje uit de fles?
Misschien moeten Man en ik invulling geven aan onze wens om Afrika
te bezoeken”, zegt Carla.

“Laten wij — voordat jullie gaan slapen en ik de wacht hou - bij mijn
brood en kaas nog de laatste slok van jouw wijn delen. En jullie moeten
zeker gaan: ik ben benieuwd naar jullie ervaringen en naar de
veranderingen die in Kenia hebben plaatsgevonden”, zegt Narrator.

“Ja, graag nog een laatste slok van jouw voortreffelijke wijn. Wij zullen
morgen bij het eerste daglicht wegvaren. Het lijkt mij goed dat Carla en



116 | Wie ben jij

ik vroeg gaan slapen: wil jij mij wakker maken wanneer jij de wacht
wenst over te dragen?”, vraagt Man aan Narrator.

“Ik houd de hele nacht de wacht; ik maak jullie bij het eerste daglicht
wakker, want ik kan bij deze heldere sterrenhemel toch niet slapen”,
zegt Narrator.

Niet veel later gaan Carla en Man slapen. De volgende ochtend varen zij
terug naar de jachthaven bij Lauwersoog. Daar maken zij de boot gereed
voor de overdracht aan de vriend van Man.

Halverwege die middag nemen Carla en Man bij de bushalte afscheid
van Narrator.

“Ik verheug mij om mijn vriend in Groningen te zien. Ruim 25 jaar
geleden waren wij allebei minnaars met een onstuimig leven in
Amsterdam. Nu zijn wij goede vrienden die beiden een gemoedelijk
leven leiden: hij als universitair hoofddocent in Groningen en ik als
rondreizende monnik. Onze onderlinge passie is vervlogen maar de
wederzijdse bewogenheid is gebleven. Wij zijn blij om elkaar weer te
mogen zien, veel van onze vrienden hebben het Aidstijdperk in
Amsterdam niet overleefd. Met hem ontmoet ik weer de overleden
gemeenschappelijke vrienden van vroeger. Ik wens jullie de komende
weken een mooie rondreis in Afrika. Wanneer jullie terug zijn, nemen
wij weer contact op”, zegt Narrator.

“Ik zie uit naar jouw ansichtkaart voor de volgende ontmoeting”, zegt
Man.

“Ik laat jou weten wanneer ik op Schiphol terug ben. Daar komt de bus
naar Groningen. Doe jouw vriend de groeten van mij”, zegt Carla.

“En ook van mij”, zegt Man.

Na het avondeten is de boot gereed voor de overdracht. Met het
ondergaan van de zon rijden Carla en Man naar een pension in de buurt
om te overnachten.



Een zoektocht naar ons bestaan | 117

[20]

In de loop van de volgende ochtend raast een storm over de Waddenzee
en jaagt het water voort.

Leegte van de storm
in het water van de zee

Jaagt de golven voort



118 | Wie ben jij

[1] Zie: Leben, Man, Narrator Nardyana - Een weg - Een Biografie. Amsterdam:
Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2013, p. 202

[2] Bron: Suzuki, Shunryu, Zen Mind, Beginners Mind: Informal Talks on Zen
Meditation and Practice. New York: Weatherhill, 1980, p. 80

[3] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Kikkers

[4] De Maan is in het Boeddhisme geregeld een verwijzing naar religie - of naar het
Alomvattende Eén.

[5] Bron: Stryk, Lucien & Ikemoto, Takashi, Zen Poetry. Harmondsworth: Penguin
Books Ltd, 1981, p.133

[6] Zie: Leben, Man, Narrator Narayana - Een weg - Een Biografie. Amsterdam:
Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2013, p. 131 - 135

[7] Deze leerling is de latere leraar Zhaozhou Congshen ook bekent als Joshu de
naam waarmee hij in Japan wordt aangeduid. Zie ook: http://en.wikipedia.org/
wiki/Zhaozhou_Congshen

[8] Vrije vertaling van “The ordinairy way”

[9] Narrator heeft eerder de volgende toelichting bij het “realiseren” gegeven: “Mijn
vader heeft via zijn voorouders de betekenis gehoord van het sleutelwoord “realiseren”
dat is samengesteld uit “re”, “al’, “Ise” [dit is de locativus van I$a waarbij I$a in het
Sanskriet onder meer “God in de goddelijke hemel”, “iemand met almacht” betekent.
De klank van I$a komt overeen met "ich” - het Duitse persoonlijk voornaamwoord
eerste persoon enkelvoud] en “eren”. Hierdoor betekent “realiseren” onder meer
“steeds opnieuw”, “alles”, “in haar alomvattendheid”, “eren”. Zie ook: : Leben, Man,
Narrator Narayana - Een weg - Een Biografie. Amsterdam: Omnia - Amsterdam
Uitgeverij, 2013, p. 126

[10] Zie ook: Shibayama, Zenkei, The Gateless Barrier, Zen Comments on the
Mumonkan. Boston: Shambhala, 2000, p. 140 - 147; Yamada K6un Roshi, Gateless
Gate (Mumonkan). Tucson: The University of Arizona Press, 1990, 93 - 97; Green,

James, The Recorded Sayings of Zen Master Joshu. Boston: Shambhala, 1998, p. 11
[11] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Full_moon

[12] De Mumonkan - in Engels meestal vertaald met Gateless Gate - is een
verzameling van 48 Zen Koans die door de monnik Mumon zijn samengesteld in de
13e eeuw na Christus.

The character # (wii) has a fairly straightforward meaning: no, not, or without.



Een zoektocht naar ons bestaan | 119

However, within Chinese Mahayana Buddhism, the term ff (wtl) is often a synonym

for % (sunyata). This implies that the # (wii) rather than negating the gate (asin
"gateless") is specifying it, and hence refers to the "Gate of Emptiness".

"o
o

This is consistent with the Chinese Buddhist notion that the "Gate of Emptiness
[ is basically a synonym for Buddhism, or Buddhist practice. ['J (mén) is a very
common character meaning door or gate. However, in the Buddhist sense, the term

is often used to refer to a particular "aspect” or "method" of the Dharma teachings.
Bron: http://en.wikipedia.org/wiki/The_Gateless_Gate

[13] Zie ook: Shibayama, Zenkei, The Gateless Barrier, Zen Comments on the
Mumonkan. Boston: Shambhala, 2000, p. 262, midden van de pagina; Yamada Kéun
Roshi, Gateless Gate (Mumonkan). Tucson: The University of Arizona Press, 1990,
178, laatste alinea

[14] Bron: Lopez, Donald S. - The Heart Sutra explained Delhi: Sri Satguru
Publications, 1990 p. 109

[15] Zie ook: : Leben, Man, Narrator Narayana - Een weg - Een Biografie.
Amsterdam: Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2013, p. 103 - 133

[16] Bron: electronische versie van het woordenboek Monier-Williams - MWDDS
V1.5 Beta

[17] Bron afbeelding: http://sv.wikipedia.org/wiki/Pr%C3%A4stgatan

[18] De naam van deze commentator is Srimahajana. Bron: Lopez, Donald S. - The
Heart Sutra explained Delhi: Sri Satguru Publications, 1990 p. 111

[19] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Maasai_people

[20] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Waddenzee



120 | Wie ben jij



Een zoektocht naar ons bestaan | 121

Met Dank

Z onder de bekende adem die in één zucht het volledige heelal van
begin tot einde vormt, is dit boek niet mogelijk. [k ben mijn dank

verschuldigd aan de eeuwige wind - in Sanskriet dTd of vata - als

manifestatie van deze adem.

Oneindig veel hulp heb ik bij het schrijven van het boek ontvangen van
alle manifestaties in het heelal die in haar ontelbare variéteiten bestaan.

Als mens erken ik mijn diepe dankbaarheid aan het heelal en de wereld
waarin wij leven. Het ontstaan van dit boek vindt plaats in deze
omgeving; zonder dit, is een boek niet mogelijk.

Mijn dankbaarheid ben ik verschuldigd aan de bijdrage van alle
vrouwen, mannen, moeders, vaders, kinderen, zwervers, jager-
verzamelaars, landbouwers, ambachtslieden, krijgers, monniken,
priesters, heersers, wetenschappers en mensen niet vermeld vanaf het
begin tot nu; zonder dit is een boek niet mogelijk.

Ons heelal en de wereld zijn door vele geleerden op talloze manieren
bestudeerd. Zonder de uitkomsten van deze onderzoeken zou dit boek
niet kunnen bestaan. Ik heb diepe erkentelijkheid voor alle studies.

Speciaal dank ik:

. mijn vader en moeder, zussen en familie,

. vrienden en collegae,

o docenten, scholen en universiteit,

. dorpen waar ik heb gewoond, scholen die ik heb bezocht,

o plaatsen waar ik heb gewerkt.



122 | Wie ben jij

Zonder de voortdurende steun van Marieke - mijn vrouw, en Hanna en
Jaap - onze kinderen, zou het schrijven van dit boek niet hebben
plaatsgevonden. Zij gaven onschatbare bijdragen.

Mogelijke fouten en omissies in dit boek zijn uitsluitend mijn
verantwoordelijkheid.

Er is gestreefd naar een volledige verwijzingen. Wordt een verwijzing
ten onrechte niet vermeld, dan verzoek ik deze omissie bij mij te
melden.

Beeldmateriaal - meestal onder Creative Commons License - is onder
vermelding van de bron bij de tekst gevoegd. Mochten eigenaren van

beeldmateriaal hun copyright willen laten gelden, dan verzoek ik dit

aan mij kenbaar te maken. Uiteraard zal ik het betreffende
beeldmateriaal aanpassen aan de wensen van de rechtmatige eigenaren.
Aanhalingen uit andere teksten zijn cursief onder bronvermelding in de
tekst opgenomen. Deze aanhalingen vallen buiten de Creative Commons
License. Op deze aanhalingen rust een andere vorm van auteursrecht.



Een zoektocht naar ons bestaan | 123

Bibliografie

Aitken, Robert, Encouraging Words, Zen Buddhist Teachings for Western Students.
New York: Pantheon Books, 1993

Aitken, Robert, The Gateless Barrier, The Wu-men Kuan (Mumonkan). New York:
North Point Press, 2000

Amstrong, Karen, De Grote Transformatie - Het Begin van onze Religieuze Tradities.
Amsterdam: De Bezige Bij, 2006

Amstrong, Karen, Een Geschiedenis van God - Vier Duizend Jaar Jodendom,
Christendom en Islam. Amsterdam: De Bezige Bij, 1995

Anthony, David W., The Horse, the Wheel and Language. Princeton: Princeton
University Press, 2007

App, Urs, Master Yunmen. New York: Kodansha International: 1994

Arberry, A,], Mystical Poems of Rimi, Volume 7 and 8. Chicago: The University of
Chicago Press, 1991

Arnason, H.H., A History of Modern Art. London: Thames and Hudson, 1979

Arsuaga, Juan Luis, Het halssieraad van de Neanderthaler - Op zoek naar de eerste
denkers. Amsterdam: Wereldbibiotheek: 1999

Ayto, John, Word Origins - The hidden Histories of English Words from A to Z.
London: A & C Black Publishers, 2008

Badrinath, Chaturvedi, The Mahabharata — An Inquiry in the human Condition. New
Delhi: Orient Longman Private Limited, 2006

Bakhtiar, Laleh, Su¢, Expression of the Mystic Quest. London: Thames & Hudson,
2004

Ball, Philip, Critical Mass - How One Thing Leads to Another. London: Arrow Books,
2005



124 | Wie ben jij

Barker, Graeme, The Agricultural Revolutionin Prehistory - Why did Foragers
become Farmers? Oxford: Oxford University Press, 2009

Basham, A.L., The Wonder that was India. London: Sidgwick & Jackson, 1979
Beck, Charlotte Joko, Alle dagen Zen. Amsterdam: Karmak, 1996
Beck, Charlotte Joko, Niets Bijzonders. Amsterdam: Karmak, 1997

Berger, John, Into Their Labours - Pig Earth, Once in Europa, Lilac and Flag - A
Trilogy

Berger, John, Ways of seeing. London: British Broadcasting Company and Penguin,
1972

Beyens, Louis, Het Masker van de Raaf - Leven in het Noordpoolgebied. Amsterdam:
Atlas, 1997

Beyens, Louis, De Graangodin - Het ontstaan van de landbouwcultuur. Amsterdam:
Atlas, 2004

Blyth, R.H., Zen and Zen Classics - Volume 1 and 2. Tokyo: The Hokuseido Press, 5°°8

Boer, Dick E.H. de, Emo’s reis - Een historisch culturele ontdekkingsreis door Europa
in 1212, Leeuwarden: Uitgeverij Noordboek, 2011

Bruce, Peter, Adlard Coles’ Zwaarweerzeilen. Haarlem: Uitgeverij Hollandia B.V.,,
2010

Buber, Martin, Ik en Jij. Utrecht: Erven ]. Bijleveld, 2010
Burrow, T., The Sanskrit Language. Delhi: Motital Banarsidass, 2001

Calvin, William H., De Rivier die tegen de Berg opstroomt - een reis naar de
oorsprong van de aarde en de mens. Amsterdam: Bert Bakker, 1992

Calvino, Italo, Six Memos for the next Millennium. New York: Vintage Books, 1993
Camus, Albert, De Mens in Opstand. Amsterdam: De Bezige Bij, 1974
Camus, Albert, De Mythe van Sisyfus. Amsterdam: De Bezige Bij, 1975

Caplow, Florence & Moon, Susan, edt. The hidden lamp - Stories from twenty-five
Centuries of Awakened Women. Boston: Wisdom Publications, 2013



Een zoektocht naar ons bestaan | 125

Castaneda, Carlos, The Teachings of Don Juan: A Yaqui Way of Knowledge. New
York: Simon and Schuster, 1974

Chadwick, Robert, First Civilizations. London: Equinox Publishing, 2005

Chari, S.M. Srinivasa, The Philosophy of the Upanishads. New Delhi: Munshiram
Manoharlal Publishers, 2002

Chen, Ellen M., The Tao Te Ching. St. Paul: Paragon House, 1989

Cleary, Thomas, Book of Serenity: One Hundred Zen Dialogues. Boston: Shambhala,
1998

Cleary, Thomas, Classics of Buddhism and Zen, Volume 7 - 5. Boston: Shambhala,
2002

Cleary, Thomas, Entry Into the Inconceivable: An Introduction to Hua-yen Buddhism.
Boston: Shambhala, 2002

Cleary, Thomas, The Blue Cliff record. Boulder: Prajna,Press, 1977
Cleary, Thomas, Secrets of the Blue Cliff record. Boston: Shambhala, 2000

Cleary, Thomas, The Flower Ornament Scripture, a Translation of the Avatamsaka
Sutra. Boston: Shambhala, 1993

Coleman, James William, The new Buddhism, The Western Transformation of an
Ancient Tradition. Oxford: Oxford University Press, 2001

Cook, Francis, Hua-Yen Buddhism: The Jewel Net of Indra. University Park and
London: The Pennsylvania State University Press, 1977

Confucius, The Analects. Harmondsworth: Penguin Books, 1979

Conze, Edward, Buddhist Wisdom: The Diamond Sutra and The Heart Sutra. New
York: Vintage Books, 2001

Conze, Edward, The Large Sutra on Perfect Wisdom. Berkeley: University of
California Press, 1984

Crefeld, Martin van, The Culture of War, New York: Ballantine Books, 2008

Dante Alighieri, De goddelijk komedie. Amsterdam: Atheneum - Polak & Van
Gennep, 2008



126 | Wie ben jij

Dasgupta, Surendranath, A History of Indian Philosophy, Vol. I - V. London:
Cambridge University Press, 1957

Deshimaru, Taisen, Mushotoku Mind - The Heart of the Heart Sutra. Chino Valley:
Hohm Press, 2012

Dickinson, Emily, The Complete Poems of Emily Dickinson. London: Faber, 1977
Drift, Carla, Man Leben - One life. Amsterdam: Omnia - Amsterdam Publisher, 2012
Eckhart, Deutsche Predigten. Ziirich: Manesse Verlag, 1999

Eckhart, Over God wil ik zwijgen - De Traktaten. Groningen: Historische Uitgeverij,
1999

Eckhart, Over God wil ik zwijgen - Preken. Groningen: Historische Uitgeverij, 2001

Eliade, Mircea, A History of Religious Ideas, Volume 7. Chicago: The University of
Chicago Press, 1982

Eliade, Mircea, A History of Religious Ideas, Volume 8. Chicago: The University of
Chicago Press, 1982

Eliade, Mircea, A History of Religious Ideas, Volume 9. Chicago: The University of
Chicago Press, 1982

Eliade, Mircea, Shamanism - Archaic Techniques of Ecstacy. Princeton: Princeton
University Press, 2004

Eyck, Aldo van, Writings - The Child, the City and the Artist. Nijmegen: Sun, 2006
Fanu, Mark Le, The Cinema of Andrei Tarkovsky. London: BFI Publishing, 1987

Fernandez - Armesto, Felipe & Wilson, Derek, Reformatie - Christendom en de
wereld 1500 - 2000, Amsterdam: Uitgeverij Anthos, 1997

Feyter, Theo de, Het Gilgamesj-epos. Amsterdam: Atheneum, Polak & Van Gennip,
2011

Fortson, Benjamin W., Indo-European Language and Culture - an Introduction.
Oxford: Blackwell Publishing, 2004

Franklin, RW. edited, The Poems of Emily Dickinson - Reading Edition. Cambridge:
The Belknap Press of Harvard University Press, 1999



Een zoektocht naar ons bestaan | 127

Fromm, Erich, Escape from Freedom. New York: Rinehart & Co, 1941

Fromm, Erich, The Forgotten Language. New York: Rinehart & Co, 1951

Fromm, Erich, Gij zult zijn als Goden. Utrecht: Erven . Bijleveld

Fromm, Erich, Haben oder Sein. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag, 2011
Fynn, Anna and Mister God. London: HarperCollins 1998

Gardner, Dan, Risk - The Science and Politics of Fear. London: Virgin Books, 2009

Glassman, Bernie, Bearing Witness, A Zen Master’s Lessons in Making Peace. New York:
Bell Tower, 1998

Glassman, Bernie, In¢nite Circle, Teachings in Zen. Boston: Shambhala, 2002
Glassman, Bernie & Fields, Rick, Instructions to the Cook. New York: Bell Tower, 1996

Goldsworthy, Adrian, In the Name of Rome - The Men who won the Roman Empire.
London: Phoenix, 2004

Green, James, The Recorded Sayings of Zen Master Joshu. Boston: Shambhala, 1998

Hale, John R., Lords of the Sea - The epic Story of the Athenian Navy and the Birth of
Democraty. London: Penguin books, 2009

Hanson, Victor Davis, A War like no other - How the Athenians an Spartans fought the
Peloponnesian War. London: Methuen, 2005

Heidegger, Martin, Zijn en Tijd. Nijmegen: Uitgeverij Sun, 2013

Heidegger, Martin, Contributions to Philosophy (from Enowning). Bloomington:
Indiana University Press, 1999

Heine, Steven, Opening a Mountain : Koans of the Zen Masters. Oxford: Oxford
University Press, 2002

Heschel, Abraham Joshua, De mens is niet alleen - De ervaring van Gods aanwezigheid.
Utrecht: Kok, 2011

Heschel, Abraham Joshua, God zoekt de mens - Een filosofie van het jodendom.
Amsterdam: Uitgeverij Abraxas Amsterdam, 2011

Histoire de la vie privée. Tome 1: De 'Empire romain a I'an mil. Red. Ariés, Philippe &
Duby, George.



128 | Wie ben jij

Histoire de la Vie privée. Tome 2: De I'Europe féodale a la Renaissance. Red. Ariés,
Philippe & Duby, George.

Histoire de la Vie privée. Tome 3: De la Renaissance aux Lumiére. Red. Aries, Philippe &
Duby, George.

Histoire de la Vie privée. Tome 4: De la Revolution a la grande Guerre. Red. Aries,
Philippe et al.

Histoire de la Vie privée. Tome 5: De la premiére Guerre mondiale a nos jours. Red.
Aries, Philippe et al.

Holstein, Alexander. Pointing at the Moon. Rutland: Charles E. Tuttle Company, 1993

Hughes, Robert, De Schok van het Nieuwe - Kunst in het Tijdperk van Verandering.
Utrecht: Veen, 1991

Huxley, Aldous, The Doors of Perception. 1954
Huxley, Aldous, The Devils of Loudun. 1953
Isa Upanishad. Amsterdam: Stichting Ars Floreat, 2003

Johnston, Sarah lles (ed.), Religions of the Ancient World - a Guide. Cambridge:
Harvard University Press, 2004

Joyces, James, Ulysses. London: The Bodley Head, 1969
Joyces, James, Ulysses. Amsterdam: De Bezige Bij, 1975

Kagan, Donald, The Peloponnesian War - Athens and Sparta in savage Conflict 431 -
404 BC. London: Harper and Collins Publishers, 2003

Kapleau, Philip, The Three Pillars of Zen. New York: Anchor Books: 1980
Kapleau, Philip, Zen: Dawn in the West. New York: Anchor Books: 1980

Kato, Yoshiro Tamaru, e.a., The Threefold Lotus Sutra. Tokyo: Kosei Publishing Co,
1999

Keegan, John, A History of Warfare. London: Pimlico, 2004;

Keen, David, Useful Enemies - When waging wars is more important than winning
them. New Haven and London: Yale University Press, 2012



Een zoektocht naar ons bestaan | 129

Keizan Jokin, Denkéroku, The Record of the Transmission of the Light. Mount Shasta:
Shasta Abbey Press, 2001

Kelly, Fergus, A Guide to Early Irish Law. Dublin: Duldalgan Press, 2005
Kelly, Fergus, Early Irish Farming. Dublin: Duldalgan Press, 2000
Kennett, Jiyu, How to grow a Lotus BLossom. Mount Shasta: Shasta Abbey, 1977

Kennett, Jiyu, The Wild, White Goose - Volume I & II. Mount Shasta: Shasta Abbey, 1977 -
1978

Kennett, Jiyu, Zen is Eternal Life. Emeryville: Dharma Publishing, 1976

Klostermaier, Klaus K., A Survey of Hinduism. Albany: State University of New York
Press, 2007

Kopland, Rutger, Verzamelde gedichten. Amsterdam: Uitgeverij G.A. van Oorschot, 2010
Kuiper, P.C., Ver Heen. 's-Gravenhage: SDU Drukkerij, 1988

Kwant, R.C. Mens en Expressie - in het licht van de wijsbegeerte van Merleau-Ponty.
Utrecht: Het Spectrum, 1978

Lane Fox, Robin, Alexander de Grote, Amsterdam: Uitgeverij de Arbeiderspers, 2005
Leben, Man, Narrator - Een Weg. Amsterdam: Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2013

Leighton, Taigen Dan & Okumura, Shohaku, Dogen’s Extensive Record. Boston: Wisdom
Publications, 2004

Lendon, ].E., Song of Wrath - the Peloponnesian war begins. New York: Basic Books, 2010
Lewis, Franklin D., Rumi, Past and Present, East and West. Oxford: Oneworld, 2003

Lewis-Williams, David & Pearce, David, Inside the neolitic Mind. London: Thames &
Hudson, 2009

Lopez, Donald S., The Heart Sutra explained. Delhi: Sri Satguru Publications, 1990

Luk, Charles, The Siirangama Siitra. New Delhi: Munshiram Manoharlal Publishers,
2001

Luijpen, W., Fenomenologie en Atheisme. Leuven: W. Vergaelen, 1979



130 | Wie ben jij

Luijpen, W., Nieuwe inleiding tot de existentiéle fenomenologie. Utrecht: Het Spectrum,
1976

MacCulloch, Diarmond, Christianity - The first three thousand Years. New York: Viking,
2010

Major B.D. Basu ed., The Upanishads, Volume 7. New Delhi: Cosmo Publications, 2007

Major B.D. Basu ed., Chhandogya Upanishad, Volume 9. New Delhi: Cosmo Publications,
2007

Major B.D. Basu ed., Studies in the Srst Six Upanishads; and the Isa and Kena
Upanishads, Volume 23. New Delhi: Cosmo Publications, 2007

Mallory, J.P. & Adams, D.Q., The Oxford Introduction to Proto-Indo-European and the
Proto-Indo-European World. Oxford: Oxford University Press, 6441 Mallory, J.P., In Search
of the Indo-Europeans. New York: Thames & Hudson, 2005

Maslow, Abraham, A Theory of Human Motivation. Psychological Review, 50, 370-396
1943

Maurer, Walter Harding, The Sanskrit Language - an Introductory Grammer and Reader.
London: RoutledgeCurzon, 2001

McEvilley, Thomas, The Shape of Ancient Thought - Comparative Studies in Greek and
Indian Philosophies. New York: Allworth Press, 2002

McGrath, Kevin, STRI women in Epic Mahabhdarata. Cambridge: Ilex Foundation, 2009
McGrath, Kevin, The Sankrit Hero — Karna in Epic Mahabhdrata. Leiden: Brill, 2004
Marlantes, Karl, What it is like to go to war. London: Corvus, 2012

Merleau-Ponty, Maurice, Fenomenologie van de waarneming. Amsterdam: Boom, 2009
Merzel, Dennis Genpo, The Path of the Human Being. Boston: Shambhala, 2003
Michaels, Axel, Hinduism. Princeton: Princeton University Press, 2004

Mieroop, Marc van de, A History of the Ancient Near East. Oxford: Blackwell Publishing,
2004

Milliken, William F. & Milliken, Douglas L., Race Car Vehicle Dynamics. Warrendale: SAE,
1995



Een zoektocht naar ons bestaan | 131

Narayana, Narrator, “Carla Drift - Een Buitenbeentje, Een Biografie”. Amsterdam:
Omnia - Amsterdam Uitgeverij, 2012

Nicholson, Reynold A., The Mathnawi of Jaldlu’ddin Rimi, Books I - VI. Cambridge:
Biddles Ltd, 2001

Nishijima, Gudo & Cross, Chodo, Master Dogen’s Shobogenzo — Books 1 - 4, Woking:
Windbell Publications, 1994

Noordzij, Huib, Handboek van de Reformatie - De Nederlandse kerkhervorming in de
16¢ en de 17¢ eeuw. Utrecht: Uitgeverij Kok, 2012

Norwich, John Julius, The Popes, A History, London: Chatto & Windos, 2011

Nyogen Senzaki & McCandless, Ruth. The Iron Flute - 100 Zen Kéans. Rutland: Charles
E. Tuttle Company, 1985

Origo, Jan van, Wie ben jij - Een verkenning van ons bestaan - 1. Omnia - Amsterdam
Uitgeverij, 2012

Ostler, Nicholas, Empires of the Word - A Language History of the World. New York:
Harper Collins, 2005

Pirsig, Robert M., Lila, an Inquiry in Morals. London: Bantam Press, 1991

Pollock, Sheldon, The Language of the Gods in the World of Men - Sanskrit, Culture,
and Power in the premodern India. Berkeley: University of California Press, 2006

Porter, Bill, Road to Heaven - Encounters with Chinese Hermits. Berkeley: Counterpoint,
1993

Porter, Bill, Zen Baggage, Berkeley: Counterpoint, 2009
Potok, Chaim, Omzwervingen, ‘s-Gravenhage: BZZT6H, 1999
Proust, Marcel, De kant van Swann, Amsterdam: De Bezige Bij, 1986

Quammen, David, Spillover - Animal infections and the next human pandemic. New
York: W.W. Norton & Company, 2012

Radhakrishnan & Moore, A Source Book in Indian Philosophy. Princeton: Princeton
University Press, 1973

Red Pine (Bill Porter), Lao-Tzu’s Tao Te Ching. San Francisco: Mercury House, 1996



132 | Wie ben jij

Red Pine (Bill Porter), Lao-Tzu’s Tao Te Ching (revised edition). Port Townsend: Copper
Canyon Press, 2006

Red Pine (Bill Porter), The Diamond Sutra. New York: Counterpoint, 2001
Red Pine (Bill Porter), The Heart Sutra. Washington D.C.: Shoemaker & Hoard, 2004
Robb, Graham, The discovery of France. London: Picador, 2007

Robinson, D. L. (2009). Brain function, mental experience and personality. The
Netherlands Journal of Psychology, 64

Romm, James, Ghost on the Thone - The death of Alexander the Great and the war for
crown and empire. New York: Alfred A. Knopf, 2011

Rond, Mark de, The last Amateurs, Cambridge: Icon Books, 2008

Sargeant, Winthrop, The Bhagavad Gita. Albany: State New York University Press,
1994

Sartre, Jean-Paul, Being and Nothingness. New York: Washington square press: 1977

Schama, Simon, De geschiedenis van de Joden - Deel 1: De woorden vinden 1000 v.C. -
1492. Amsterdam: Uitgeverij Atlas Contact, 2013

Schumann, Hans Wolfgang, De Historische Boeddha. Rotterdam: Asoka, 1998

Sekida, Katsuki, Two Zen Classics - Mumonkan & Hekiganroku. New York: Weatherhill,
1977

Sekida, Katsuki, Zen Training - Methods and Philosophy. New York: Weatherhill, 1981
Senzaki, Nyogen, Eloquent Silence: Gateless Gate. Boston: Wisdom Publications, 2008

Sheng Yen, Footprints in the Snow - the Autobiography of a Chinese Buddhist Monk.
New York: Doubleday, 2008

Skynner, Robin & Cleese, John, Life and how to survive it (Over het leven), Utrecht:
Kosmos-Z&K Uitgevers, 1996

Shibayama, Zenkei, A Flower Does not Talk, Zen Essays. Tokyo: Charles E. Tuttle, 1997

Shibayama, Zenkei, The Gateless Barrier, Zen Comments on the Mumonkan. Boston:
Shambhala, 1974



Een zoektocht naar ons bestaan | 133

Slauerhoff, Jan Jacob, Alleen in mijn gedichten kan ik wonen. 's-Gravenhage: Nijgh &
Van Ditmar, 1978

Solle, Dorothee, Mystiek en verzet - Gij stil geschreeuw. Baarn: Ten Have, 1998
Sontag, Susan, On Photography. New York: Dell Publishing Co. Inc., 1978
Starr, Jonathan, Tao te Ching. New York: Penguin, 2003

Stcherbatsky, TH, Buddhist Logic, Volume I - II. Delhi: Motilal Banarsidass
Publishers, 2004

Stevens, John, Three Zen Masters, lkkytu, Hakuin, Ryokan. Tokyo: Kodansha
International, 1993

Stewart, lan, Does God Play Dice? London: Penguin Books, 19922

Stryk, Lucien, Triumph of the Sparrow, Zen Poems of Shinkichi Takahashi. New
York: Grove Press, 1986

Suzuki, D.T., Essays in Zen Buddhism - First, Second, Third Series. New York: Grove
Press, 1978

Suzuki, D.T., Studies in the Lankavatara Sutra. New Delhi: Munshiram Manoharlal
Publishers, 1998

Suzuki, Shunryu, Branching Streams Flow in the Darkness. Berkely: University of
California Press: 1999

Suzuki, Shunryu, Zen Mind, Beginners Mind: Informal Talks on Zen Meditation and
Practice. New York: Weatherhill, 1980

Taleb, Nassim Nicholas, The Black Swan. London: Penguin Books, 2007

Tanahashi, Kazuaki ed., Treasury of the true dharma eye - Zen Master Dogen’s Shobo
Genzo. Boston: Shambhala, 2012

Tarkovski, Andrei, De verzegelde tijd - Beschouwingen over de filmkunst. Groningen:
Historische Uitgeverij, 1986

The Sixth Patriarch’s Dharma Jewel Platform Sutra. San Francisco: Buddhist Text
Translation Society, 2002



134 | Wie ben jij

The Connected Discourses of the Buddha - Volume I & 1I. Massachusetts: Wisdom
Publications, 2000

The Long Discourses of the Buddha. Massachusetts: Wisdom Publications, 1995

The Middle Length Discourses of the Buddha. Massachusetts: Wisdom Publications,
1996

Thomas, Dylan, Collected Poems 7590 - 1952. London: Billings & Sons, 1978

Thich Nhat Hanh, No Death, No Fear - Comforting Wisdom for Life. New York:
Riverhead Books, 2002

Thich Nhat Hanh, The heart of understanding. Berkeley: Parallax Press, 1988
Thich Nhat Hanh, Vorm is leegte, leegte is vorm. Rotterdam: Asoka, 2007

Trouillez, Pierre, Bevrijd en gebonden - De Kerk van Constantijn (4¢ en 5¢ eeuw n.
Chr.). Leuven: Davidsfonds®, 2006

Veerkamp, Ton. Deze wereld anders - Politieke geschiedenis van het Grote Verhaal.
Vught: Uitgeverij Skandalon, 2014

Venkataramanan, S. Select Works of Sri Sankaracharya. New Delhi: Cosmo
Publications, 2003

Vendler, Helen, Dickinson - Selected poems and commentaries. Cambridge: The
Belknap Press of Harvard University Press, 2010

Vorenkamp, Dirck, An English Translation of Fa-Tsang’s Commentary on the
Awakening of Faith. New York: The Edwin Mellen Press, 2004

Waddell, Norman, Zen Words for the Heart: Hakuin’s Commentary on the Heart
Sutra. Boston: Shambhala, 1996

Watson, Burton, The Complete Works of Chuang Tzu. New York: Columbia
University Press, 1968

Watson, Burton, The Lotus Sutra. New York: Columbia University Press, 1993

Watson, Burton, The Zen Teachings of Master Lin-Chi. New York: Columbia
University Press, 1999

Wetering, Janwillem van de, De Lege Spiegel. Amsterdam: De Driehoek



Een zoektocht naar ons bestaan | 135

Wetering, Janwillem van de, Het Dagende Niets. Amsterdam: De Driehoek
Wetering, Janwillem van de, Zuivere Leegte. Rotterdam: Asoka, 2000

Whitney, William Dwight, The Roots, Verb-forms, Primary Derivatives of the Sanskrit
Language. Delhi: Low Price Publications, 1995

Wick, Gerry Shishin, The Book of Equanimity - [lluminating Classic Zen Koans.
Somerville MA: Wisdom Publications, 2005

Wittgenstein, Ludwig, Tractatus Logico-Philosophicus. Amsterdam: Athenaeum-Polak
& Van Gennip, 1976

Wieseltier, Leon, Kaddisj. Amsterdam: De Bezige Bij, 1999

Wu, John C. H., The Golden Age of Zen - Zen Masters of the T ‘ang Dynasty.
Bloomington: World Wisdom, 2003

Yamada Koun Roshi, Hekiganroku, Die Niederschrift vom blauen Fels. Miinchen:
Kosel-Verlag, 2002



136 | Wie ben jij



Een zoektocht naar ons bestaan | 137

Index

A

Alomvattende Eén, 56, 58, 61, 62, 63, 64, 72,73,75,77,83,91, 92,93, 98,
100,101,102,109,111,113,115,118

Amsterdam, 11, 23, 24, 32, 33, 38, 40, 54, 56, 70, 84, 85,102,116, 118, 119

Arjuna, 23

B

Badrinath, Chaturvedi, 23

Bhiksu, 46, 82

Bodhi, 19, 112

Bodhisattva, 72, 73, 74, 75, 84,99, 101, 102, 112
Boeddha, 19, 72, 73, 74, 84,92, 100

Boeddhisme, 18, 48, 50, 78, 84,101, 102,110,112,118
Boeddhistisch vraagstuk, 72, 73, 75, 77, 89, 96,97, 107
Boeddhistische leraar, 104

Bridges, Jeff, 23

Bruce, Peter, 40

Caplow, Florence, 84
Christendom, 92, 99
Cycloon, 13, 23, 26, 37,40, 51,52, 72,93



138 | Wie ben jij

Dasein, 60, 61, 63

De andere oever, 50, 112

Deshimaru, Taisen, 23

Dharma, 16, 18, 19, 23, 24, 75, 84,92, 93,96, 102, 119
Dhi, 76, 77

Drascombe Coaster, 34

Drascombe Drifter, 34, 42

E
Een - watis dat?, 12,72
Enso, 26
Evam, 78, 85, 102

F
Firmament, 12,107
Folkboot, 32, 33, 34, 36, 40
Fromm, Erich, 16

G

Ganzheit, 66

Gate, 78,110,111, 112,113,119
Gateless Gate, 84,102,109, 110,118,119
Gesuperponeerd, 82, 87, 88, 89, 90, 97
Gezelle, Guido, 20, 21, 24

Glassman, Bernie, 23

God, 21, 62,92,98,118



Een zoektocht naar ons bestaan | 139

Goddelijke Drie-eenheid, 62
Godel, Kurt, 96

Gods gave, 13,51, 110
Golvenspel, 87

H

Haiku, 90, 96, 97, 105, 106, 109

Hart Sttra, 1,12, 16, 17, 44, 46,47, 52, 53, 58, 62, 65, 68, 75, 78, 79, 82, 85,
90,91, 92,93, 95,96,99,100,101, 102,110,113

Heel-zijn, 56, 58, 61, 62, 63, 64, 66, 68,71,72,74,75,76,77,79, 81, 82, 83,
85, 87,88,90,91, 92,93, 95,96,97,98,99, 100,101, 109, 111, 113, 114,
115

Heidegger, Martin, 55, 56, 58, 59, 60, 61, 62, 63, 64, 66, 68, 69, 70,71, 79,
83,85,93,109,113

Herakleitos, 95

Hitsuzendo, 26

Holstein, Alexander, 85

Hrdaya, 47, 51, 52

Huineng, 18, 24

Tha, 91, 98, 100

Ikemoto, Takashi, 118

Indra’s Net, 17, 18, 53, 60, 61, 68, 75,97, 100
Inter-zijn, 65, 66, 68

Ishvara, 115

JHWH, 92, 98
Joods spiritueel leiderschap, 30, 37



140 | Wie ben jij

Joshu, 118

K

Katz, Ruth Cecily, 23

Kern, 13, 18, 25, 26,37, 47,51, 52, 65, 75, 88,90, 91,92, 93, 99
Khandava bos, 23

Krsna, 23, 38

Kwant, R.C., 23

L

Lauwersmeer, 11

Leegte, 12,13,16, 17,18, 19, 26, 44, 46, 58, 60, 61, 63, 64, 68,70, 74,75, 78,
79,81, 82,87,90, 91, 93,95,97,103, 106, 109, 113, 115

Lopez, Donald S., 54, 85,101, 119

Ludwig Wittgenstein, 61

Luijpen, Prof. Dr. W. 55

M

Maan, 11, 85,91, 107, 109
Mahabharata, 23, 96
Mahayana Boeddhisme, 84,92, 101, 102
Manjusri, 72, 73, 74,75
Mantra, 78,110,112, 113
Masai nomade, 82

Maurice Merleau Ponty, 16
Merleau-Ponty, Maurice, 23
Messias, 92

Mitdasein, 60, 61

Mitsein, 60, 61, 65

Moeder aller dingen, 47, 50



Een zoektocht naar ons bestaan | 141

Moksha, 18
Moon, Susan, 84
Mumonkan, 84, 102,109, 118,

Nirvana, 18, 100
Noordoostpolder, 11, 12, 23
Nul, 14, 16, 44, 63, 64, 79

Ontwikkelbad, 93, 97
Onvolledigheidsstellingen, 96

Origo, Jan van, 23, 24, 54, 70, 84, 85, 102
Oude Testament, 92, 98

P

Paramita, 49, 50

Poort van de Leegte, 109
Poortloze poort, 109

Porter, Bill, 54, 85

Prajiia, 47, 48, 49, 74
Prajfidparamita, 47, 50, 79, 99, 100

R

Red Pine (Bill Porter), 54, 85
Religies, 60, 92, 99

Rooms Katholiek, 62
Rotterdam, 31, 70

Ryokan, 82, 83



142 | Wie ben jij

Samadhi, 76

Sanskriet, 12,17, 19, 26, 46, 49, 50, 53, 54, 76, 78, 79, 84, 85, 91, 92, 98,
100,102,110,111,112,118

Schiermonnikoog, 11, 20, 41, 53

Sein und Zeit, 55, 58, 59, 60, 61, 70

Shakyamuni, 72, 74, 84, 92

Shariputra, 92

Shibayama, Zenkei, 84,102, 118,119

Shinkichi Takahashi, 105

Steenmannetje, 79

Stryk, Lucien, 118

Sunyata, 12, 13, 14, 16, 18, 25, 26,91, 101

Sitra, 1,12, 16,17, 44, 46, 47,52, 53,58, 62, 65, 68, 75, 78, 79, 82, 85, 90,
91,92, 93,95,96,99,100,101, 102,110,113

Suzuki, Shunryu, 118

T

Tanach, 40, 92,98, 102

Tao, 47,50, 54,100, 107

Technische Universiteit in Delft, 55
Thich Nhat Hanh, 58, 64, 65, 67, 68, 70
Tooren, J. van, 85

U

Urspriinglichen Ganzheit, 61, 63

Vedante, 98



Een zoektocht naar ons bestaan | 143

Veerboot, 11, 20, 41

Veerkamp, Ton, 98

Venkataramanan, S., 102

Verlichting, 12, 17, 18, 19, 26, 50, 72, 74, 78, 84,91, 92, 102, 109, 112
Vijf skanda’s, 79, 81

Y

Yamada Koun Roshi, 84,102,118, 119

Z

Zen Boeddhisme, 18

Zen meester, 14, 16,17, 19, 65, 74, 75, 76, 85
Zhaozhou Congshen, 118

Zuid Limburg, 12, 31



144 | Wie ben jij









