
 

 

 

 

 
 

 
 

“Wie ben jij” gaat over jou en mij en over alles dat 

met ons in verbinding staat. Zijn jij en ik  

verbonden of zijn wij gescheiden? Wat maakt jou 

tot degene die jij bent? Wie ben jij voor jouw  

geboorte en wie zal jij zijn na jouw overlijden?  

Besta jij zonder heelal? Hoe ben jij bewust van  

jezelf? En hoe zijn anderen zich bewust van jou?                                                                                         

Wij gaan op zoek naar de weg die jou vormt tot 

wat jij bent. Deze zoektocht zal een thuiskeer zijn.  

Onze tocht voert van het begin tot nu. Aan het  

einde zullen wij terugkijken op onze reis. Wij zien 

dat alles in een zucht is volbracht.  

Man Leben, Carla Drift en Narrator begonnen de 

Odyssee naar “Wie ben jij”. Dit is het deel “leegte” 

uit de vijf gangbare werkelijkheden.  

 

 
 

Omnia  
Amsterdam 

 
 

W
ie

 b
en

 ji
j -

 2
   

 
L

ee
gt

e 
  

V
ij

f 
ga

n
gb

ar
e 

w
er

k
el

ij
k

h
ed

en
 





Een zoektocht naar ons bestaan | 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Wie ben jij 
 

Een verkenning van ons bestaan 

Deel 2 

 

 

 

Vijf gangbare werkelijkheden 
 

Leegte 
 

 

 
Jan van Origo 



2 | Wie ben jij 

 

 

Carla Drift is een fictieve persoon. Geen bestaand mens heeft voor haar 

model gestaan. 

Man Leben is een fictieve persoon. Geen bestaand mens heeft voor hem 

model gestaan. 

Narrator Na ra yana is een fictieve persoon. Geen bestaand mens heeft voor 

hem model gestaan. 

 
Uitgegeven door: Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2015  

 

Dit werk is gelicenseerd onder een Creative Commons Naamsvermelding-

NietCommercieel-GelijkDelen 3.0 Unported licentie 

Photos, images, renderings and quotations in the text may be copyrighted by 

third parties. 

Cover design: Microsoft Office - Aantrekkelijk  

Bron afbeelding omslag: http://nl.wikipedia.org/wiki/Jakobsladder_(Bijbel)  

Logo: http://en.wikipedia.org/wiki/Klein_bottle  

ISBN: 978-94-91633-21-8  

 

Omnia– Amsterdam Uitgeverij 

 

Website:  www.omnia-amsterdam.nl 



Een zoektocht naar ons bestaan | 3 

 

 

Al slaap ik altijd  

op mijn reizen, elke nacht  

op een andere plaats,  

de droom die ik altijd droom 

brengt mij naar mijn eigen huis. 
 

 - Rӯ okan 

 

 

 

  

In iedere golf: 

niets ontstaat en vergaat; 

Schelp in de branding 

 

 

 

 



4 | Wie ben jij 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Een zoektocht naar ons bestaan | 5 

 

 

 

 

Inhoudsopgave 
 

Inleiding           7 

 

Naar het einde van de nacht: op naar de kern van de cycloon           11 

De wind neemt jou mee: in vergankelijkheid en imperfectie            25 

De wind in de zeilen: vluchtig als het leven zelf             41 

Windstilte: leegte binnen heel-zijn               55 

Mist: e e n in heel-zijn                 71 

Vorm is leegte en leegte is vorm: golvenspel binnen heel-zijn           87 

Weg van de leegte: wat is deze weg?              103 

 

 

Met Dank                 121 

Bibliografie                  123  

Index                   137 

 



6 | Wie ben jij 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Een zoektocht naar ons bestaan | 7 

 

 

 

 

Inleiding 
 

D e zoektocht naar “Wie ben jij” – in de vorm van een “Verkenning 

van ons bestaan” – is een hedendaagse Odyssee met 17 aanleg-

plaatsen. Aan het einde zullen wij terugkijken op onze reis. Wij zullen 

zien dat alles in een zucht is volbracht. 

Voordat wij de zoektocht hervatten met het betreden van de wereld van 

alledag, geven wij eerst een korte samenvatting van de reis tot nu toe. 

Bij de eerste aanlegplaats hebben jij en ik de volkomen eenheid beleefd 

om vandaar via “Solipsisme”, “Het universum is een droombeeld”, 

“Pantheï sme” en “Indra’s Net” naar de tweede aanlegplaats te reizen. 

[1] 



8 | Wie ben jij 

 

 

Op de tweede aanlegplaats is de eenheid – beginnend met een eerste 

scheuring van lucht en aarde [2] – in onnoemelijk veel deeltjes 

uiteengevallen. Ook jij en ik zijn volkomen uiteengevallen in ontstellend 

veel minieme deeltjes. Na een eerste ordening binnen deze deeltjes, zijn 

wij – de hoofdpersonen Carla Drift, Man Leben en Narrator – na een 

ontstellend lange tijd in de vorm van mens op onze aarde teruggekeerd. 

[3] 

Bij de derde aanlegplaats hebben wij gezien hoe onderling vertrouwen 

en wederkerige verbondenheid tussen mensen tot stand zijn komen – 

en worden bestendigd – door het plaatsen van “mensen, objecten, 

offergaven en het woord in het midden” tussen mensen onderling en/of 

tussen mensen en de onderlinge onzekerheid. 

 

   

 
 

 

[4] 



Een zoektocht naar ons bestaan | 9 

 

 

Als voorbereiding voor het vervolg van onze Odyssee – waarin wij het 

leven van alledag betreden – is er een intermezzo gevolgd en vervolgens 

hebben de drie hoofdpersonen elkaars biografie beschreven.  
 

 
 

Tijdens het tweede deel van onze Odyssee beschouwen wij de volgende 

vijf gangbare werkelijkheden als aanlegplaatsen voor het leven van 

alledag, omdat deze gezichtspunten een goede indruk bieden van de 

menselijke beleving van het dagelijkse leven: 

o Feiten en logica 

o Intensiteiten en associaties 

o Leegte 

o Verandering 

o Onderlinge verbondenheid 



10 | Wie ben jij 

 

 

Bieden deze vijf gangbare werkelijkheden alles wat wij nodig hebben 

voor onze zoektocht naar “Wie ben jij?” [5]. Wij hebben eens gelezen 

dat: 

”Wanneer jij deze vijf aanlegplaatsen op een correcte manier bezoekt, dan 

ben jij opgenomen in het volkomen heelal. Bezoek jij deze gangbare 

werkelijkheden op een verkeerde manier, dan blijf jij een gewone 

sterveling”. [6] 

Aan het einde van deze gangbare werkelijkheden zullen wij terugkijken 

om te zien of wij gewone stervelingen zijn gebleven en/of wij volkomen 

zijn opgenomen in het heelal. 

 

 

[1] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Indra's_net 

[2] Volgens Genesis 1:1 - het eerste boek van Oude Testament – schiep/scheidde 

God eerst de lucht en de aarde. De Hebreeuwse werkwoordkern “bara” heeft vier 

betekenissen: “scheppen”, “klieven”, “uitverkiezen” en “voeden”. Bron: http://

www.qbible.com/hebrew-old-testament/genesis/1.html 

In de Westerse vertalingen van de Hebreeuwse versie van het Oude Testament 

wordt het woord “shamayim” vertaald met “hemel”. Waarschijnlijk is “lucht” of 

“firmament” een betere vertaling voor het Hebreeuwse woord “shamayim”. Zie ook: 

http://www.qbible.com/hebrew-old-testament/genesis/1.html en http://

www.ancient-hebrew.org/35_home.html en Benner Jeff A.A Mechanical Translation 

of the Book of Genesis - The Hebrew text literally translated word for word. 2007 

[3] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Atom 

[4] Bron afbeelding: http://fr.wikipedia.org/wiki/Charlemagne 

[5] Volgens het Boeddhisme geven de vijf skandha’s alles wat wij nodig hebben voor 

onze spirituele ontwikkeling. Zie ook: Origo, Jan van, Wie ben jij – een verkenning 

van ons bestaan – deel 1. Amsterdam: Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2012 p. 172 - 

183 

[6] Bron: The Sixth Patriarch’s Dharma Jewel Platform Sutra. San Francisco: Buddhist 

Text Translation Society, 2002, p. 381 – 382. Opmerking: “Buddha–use” en “Store 

enveloping consciousness” zijn als “volkomen heelal” weergegeven. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 11 

 

 

N aar het einde van de nacht:  Op naar de kern van de cycloon 

 

N acht. Een heldere hemel bij nieuwe maan. Narrator rijdt de 

geleende Skoda Superb Combi [1] van Amsterdam door de 

Noordoostpolder [2] naar de jachthaven aan het Lauwersmeer bij het 

vertrekpunt van de veerboot naar Schiermonnikoog. De beide 

koplampen schijnen over de lege snelweg door het lege donkere land 

dat ruim 50 jaar geleden nog bodem van de Zuiderzee was. Carla 

doezelt op de achterbank. Man zit als bijrijder naast Narrator; in het 

spaarzame licht van het dashboard kijken zij naar de afslag bij 

Emmeloord die heel in de verte weg is verlicht met lantaarns.  

[3] 



12 | Wie ben jij 

 

 

“Binnen de leegte tovert het licht van de koplampen – met 

straatverlichting heel in de verte – een donker toverlandschap 

tevoorschijn waarin alles dat wij nu zien, ontstaat en meteen weer 

verdwijnt als schimmen die in een flakkering tot leven worden 

geroepen om daarna weer te verglijden in de donkerte. Ik heb als 

jongen in Zuid Limburg al gehouden van donkere nachten met het 

oneindig heelal waarin ik – opgenomen – e e n was met alle sterren en 

melkwegstelsels aan het firmament. Nu voel ik mij zweven binnen een 

vage witte nevelgloed op een oneindige reis door het heelal en daarbij 

volmaakt thuis in dit vaartuig. Vanavond – voordat wij ons 

voorbereiden om te vertrekken – heb ik in een boek een definitie 

opgezocht voor Boeddhistische verlichting [4]:  

“Verlichting is realisering van de eenheid van leven” [5].  

Ik ben deze definitie gaan opzoeken, omdat wij gistermiddag het 

onderzoek van “intensiteiten en associaties” hebben afgesloten met de 

vraag: “Een - wat is dat?” die een boeddhistische leraar aan een wijze 

vrouw stelde. Zij was niet in staat deze vraag te beantwoorden. Ik vraag 

mij af of het onvermogen – of de leegte – van de wijze vrouw om te 

antwoorden niet beter past bij de vraag: “Een - wat is dat?” dan deze 

definitie van Boeddhistische verlichting.  

Wij beginnen nu aan het onderzoek van “leegte” op onze zoektocht naar 

“Wie ben jij”. In de Hart Su tra is “s u nyata ” in Sanskriet het woord voor 

leegte. Weet jij welke betekenissen dit woord in het Sanskriet heeft?”, 

vraagt Man. 

De auto nadert de wegsplitsing bij Emmeloord. Narrator remt wat af en 

neemt de afslag naar Lemmer. Hierbij is Carla wakker geworden en zij 

vraagt: “Waar zijn wij?”. “Bij Emmeloord in de Noordoostpolder, wij 

gaan nu richting Friesland. Ik heb Narrator naar de betekenis van het 

woord “s u nyata ” gevraagd”, zegt Man.  



Een zoektocht naar ons bestaan | 13 

 

 

“Het woord “s u nyata ” wordt meestal met “leegte” of “leeg van zelf” [6] 

vertaald, maar deze vertaling geeft alleen de kern van het woord weer, 

net zoals er in de kern van een wervelstorm meestal een windstilte 

heerst bij een heldere hemel; de kern van de cycloon is overdag zonnig 

en “vrij” van wind. 

[7] 

Het woord “s u nyata ” is samengesteld uit de werkwoordkernen: 

 “√s vi” – dit is de zwakke vorm is “√s u ” – met de betekenissen 

“opzwellen” en “uitdijen”; 

 “ya” dat “beweger” en “drijfveer” betekent. Mijn vader zei dat 

“ya” nauw verbonden is met de werkwoordkern “√yaj” in de 

betekenis van “offeren”, “geven voor een hoger – Goddelijk/

hemels – doel” (misschien wel “Gods gave” in wederkerigheid). 

Ook vertelde hij mij een keer dat “ya” verbonden is met ons 



14 | Wie ben jij 

 

 

woord “ja” als positieve instemming en bevestiging. Hier in 

Noord Nederland gaat “ja” via de koopmansgeest al snel over in 

een overeenkomst, maar ik denk dat mijn vader doelt op een 

erkenning en een positieve grondhouding;  

 “ta ” met de betekenissen “onbegaanbaar”, “ontoegankelijk”, 

ook “onschendbaar” en “heilig” [8]. 

Een hedendaagse Japanse Zenmeester in Amerika schrijft in zijn uitleg 

van “s u nyata ” dat dit woord geen ontkenning van het concept van 

bestaan is, maar het woord geeft aan dat ons gehele bestaan in al haar 

vormen volledig afhankelijk is van het beginsel van oorzaak en gevolg; 

wij hebben al eerder gelezen dat zelfs de Goden zijn gebonden aan het 

beginsel van oorzaak en gevolg [9]. Omdat de factoren van oorzaak en 

gevolg voortdurend veranderen, is er geen statisch – vaststaand – 

bestaan mogelijk. Het woord “s u nyata ” ontkent categorisch de 

mogelijkheid van het bestaan van statische – vaststaande – 

verschijningsvormen. Alle verschijningsvormen zijn volgens deze 

hedendaagse Japanse Zenmeester relatief en onderling afhankelijk. 

Daarbij schrijft hij dat “s u nyata ” ook “nul” betekent, een begrip dat in 

Europa pas laat bekend is geworden, maar in India is “nul” al veel 

eerder in gebruik. Nul heeft geen getalswaarde in zichzelf, maar het 

vertegenwoordigt de afwezigheid van getalswaarden en symboliseert 

daarmee tegelijkertijd de mogelijkheid van alle getalswaarden. 

Vergelijkbaar hiermee vertegenwoordigt “s u nyata ” door middel van het 

begrip “nul” of “geen” de mogelijkheid van het bestaan van alle 

verschijningsvormen en is daarmee tevens opgenomen in alle 

verschijningsvormen, die alleen bestaan in relatie tot hun niet-bestaan 

e n in hun onderlinge verbondenheid [10]”, zegt Narrator. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 15 

 

 

[11] 



16 | Wie ben jij 

 

 

“De definitie van nul is wat te beperkt: daar ga ik nu niet op in. Als ik het 

goed begrijp, dan duidt “s u nyata ” op “leeg van” en “leeg tot”, net zoals 

Erich Fromm bij het begrip “vrijheid” – volgens mij – doelt op “vrij van” 

en “vrij tot” in onderlinge samenhang [12]. Hierbij moet ik denken aan 

de Franse fenomenoloog Maurice Merleau Ponty die stelt dat 

verschijningsvormen ontstaan door een creatief proces van gelijktijdige 

zingeving en zinneming [13]. De Zenmeester voegt hier de leegte – of 

ruimte – voor het ontstaan van verschijningsvormen aan toe”, zegt 

Carla. 

“Interessant dat jij een creatief proces noemt voor het ontstaan van 

verschijningsvormen. De Japanse Zenmeester geeft aan dat een intuï tief 

en onmiddellijk begrip van “s u nyata ” de basis vormt voor alle begrip. 

Maar voordat hij dit stelt, benoemt hij eerst “s u nyata ” van het ego en 

vervolgens “s u nyata ” van dharma [14] – de wereldorde en plicht [15] – 

en “s u nyata ” van het subjectieve en het objectieve. Hierna concludeert 

hij dat alles – iedere verschijningsvorm en ieder wezen – alleen bestaat 

door middel van het beginsel van onderlinge afhankelijkheid gebonden 

door de wet van vergankelijkheid. Het intuï tief en onmiddellijk begrip 

hiervan leidt tot kennis en begrip van de vier grote waarheden te 

weten: vergankelijkheid, onderlinge verbondenheid, verschijnings-

vormen en essentie; misschien is het goed om later op deze vier 

waarden terug te komen. De Zenmeester gaat in zijn oordeel over het 

belang van vergankelijkheid – leegte of ijdelheid – en onderlinge 

verbondenheid verder dan Maurice Merleau Ponty bij het ontstaan of 

creatie van alle verschijningsvormen en ieder wezen.  

De uitleg van “s u nyata ” komt uit de inleiding van deze Zenmeester in 

zijn boek over de Boeddhistische Hart Su tra. 

Deze beschrijving van de Zenmeester is mij bijgebleven, omdat deze zo 

goed past bij mijn beleving van de geesten in de nacht. Als kindsoldaat 

in Afrika stak ik – met onze militie – aan het einde van een nacht het bos 



Een zoektocht naar ons bestaan | 17 

 

 

rondom een dorp in brand. Wij schoot op iedereen die uit het bos kwam 

en wij waren blij [16]. De geesten van deze dorpelingen draag ik nog 

altijd met mij mee; hun adem – in leegte en ijdelheid – is mijn adem 

geworden. Iedere nachts zijn zij voor mij even ree el als mensen die ik 

overdag tegenkom; deze geesten zijn met mij verbonden in onderlinge 

afhankelijkheid binnen de wet van vergankelijkheid: overdag zijn zij 

verdwenen”, zegt Narrator. 

“Zijn deze geesten ook nu hier in deze auto voor jou ree el aanwezig?”, 

vraagt Man.    

“Nee, nu bestuur ik de auto en heb ik mijn aandacht bij de weg, maar als 

ik mijn aandacht nergens op richt, dan komen de geesten vanuit de 

leegte van de duisternis tot leven, net zo levensecht als een droom 

tijdens de slaap. Of om een citaat aan te halen dat vaak ten onrechte aan 

Mark Twain wordt toegeschreven: “I am an old man and have suffered a 

great many misfortunes, most of which never happened” [17]”, zegt 

Narrator. 

“Gelukkig, want anders zou ik jou willen vragen om een parkeerplaats 

op te zoeken en morgenochtend bij daglicht verder te rijden. Ik heb 

enkele versies van de Hart Su tra in mijn bagage om te bestuderen. Zou 

jij mij willen helpen bij de interpretatie van het Sanskriet?”, vraagt Man. 

“Dat is een goed idee. Ik heb een exemplaar van de uitleg van de Japanse 

Zenmeester bij mij. Heb jij een waterdichte ruimte op de boot voor 

boeken?”, vraag Narrator. 

“Jouw boek past gemakkelijk in de waterdichte ton. Wanneer wij bij 

laag tij droog liggen, dan is er tijd om te lezen”, zegt Man. 

“De definitie voor verlichting die jij net hebt genoemd, geeft e e n aspect 

van verlichting – in lijn met de onderlinge verbondenheid binnen de 

metafoor van Indra’s Net [18] – duidelijk weer. Het is slechts e e n zijde 



18 | Wie ben jij 

 

 

van de medaille, de andere zijde is “s u nyata ”. In het Boeddhisme wordt 

voor verlichting vaak de term “nirvana” gebruikt, dat letterlijk betekent: 

“afwezigheid van bos (of belemmeringen)” of “op de open vlakte” [19]. 

In het Hindoeï sme duidt men verlichting vaak met “moksha” [20] aan 

dat afkomstig is van de werkwoordkern “√muc” die onder meer 

“losmaken, bevrijden” betekent. Met beide duidingen ben ik niet 

gelukkig, want ik denk dat “s u nyata ” tezamen met de metafoor van 

Indra’s Net een betere duiding geeft aan het begrip verlichting. Het lijkt 

mij goed om op dit deel van onze zoektocht niet alleen leegte in de zin 

van “leeg van” of “ruimte”, maar ook in relatie met onder meer de vier 

grote waarheden van het Boeddhisme en met Indra’s Net te bezien”, 

zegt Narrator. 

“Goed idee. Wanneer ik op mijn reizen onder de donkere sterrenhemel 

wakker lag, dan voelde ik mij in de ruimte – of in de oneindige leegte – 

opgenomen. De grenzen tussen de ruimte en mijzelf vervloeiden en ik 

werd e e n met alles om mij heen. In een boek over Zen Boeddhisme heb 

ik twee gedichten gelezen die een lege spiegel als metafoor voor het 

leven benoemen; in het tweede gedicht wordt ook de illusie van de lege 

spiegel weggenomen zoals tijdens deze autorit door de donkere polder 

het zicht op het landschap ontbreekt. Kennen jullie de tekst van deze 

gedichten?”, vraagt Carla. 

“Het zijn twee gedichten die zijn geschreven tijdens de benoeming van  

– of beter de Dharma overdracht aan – Huineng [21] de zesde Zen 

patriarch. In mijn eigen woorden: de vijfde patriarch voorvoelde dat de 

gedoodverfde kandidaat niet tegen deze taak zou zijn opgewassen. Hij 

vroeg aan iedere monnik die kandidaat zou willen zijn, om een kort 

gedicht met de kern van Zen te schrijven en te openbaren op de 

kloostermuur. Alleen de gedoodverfde kandidaat publiceerde anoniem 

het volgende gedicht: 

 



Een zoektocht naar ons bestaan | 19 

 

 

Het lichaam is een Bodhi boom; 

De geest als een lege spiegelstandaard. 

Nu en altijd veeg deze schoon 

En laat geen stof oplichten [22] 

 

“Bodhi” – dat qua klank (en betekenis via “et incarnatus est” [23]) 

verwant is aan het Engelse woord body – betekent in het Sanskriet: “een 

boom van wijsheid, of een boom waaronder een mens Boeddha 

wordt” [24]. 

Een volgende ochtend hing er naast dit gedicht een tweede gedicht met 

de tekst: 

 

  Bodhi is fundamenteel zonder boom; 

De lege spiegel heeft geen standaard. 

Van oorsprong is er geen enkel ding. 

Waar kan stof oplichten? 

 

In het Sanskriet heeft “Bodhi” als tweede betekenis: “volkomen 

verlichting” [25]. De vijfde patriarch wist dat een nederige 

houtsprokkelaar – zonder enige formele opleiding tot monnik – dit 

tweede gedicht had geschreven en hij voorzag een opstand van het 

klooster tegen de benoeming van deze leek als Dharma opvolger. In de 

volgende nacht heeft de Dharma overdracht plaatsgevonden en bij het 

eerste ochtendlicht is de zesde Zen patriarch uit het klooster moeten 

wegvluchten. De monniken hebben hem nog lang achtervolgd. 

Uiteindelijk is hij na een lange vlucht volledig geaccepteerd als Dharma 

erfgenaam; iedere Zenmeester is in directe lijn met deze zesde patriarch 

verbonden. En met het voordragen van het gedicht weerspiegel ik hem 

in de leegte van de nacht”, zegt Man. 



20 | Wie ben jij 

 

 

“Schitterende uitleg. Zullen wij morgen hierover verder gaan? Ik zou 

graag nog wat verder doezelen”, zegt Carla. 

“Dan ga ik ook wat dutten. Morgen is het al vroeg licht”, zegt Man. 

Narrator rijdt de auto met de doezelende Carla en Man door Friesland 

en Groningen naar de parkeerplaats van Lauwersoog bij de veerboot 

naar Schiermonnikoog. Hij parkeert de auto naar het Oosten om over 

enkele uren de dageraad te kunnen aanschouwen. Bij het zien van de 

eerste morgenschemering maakt hij Carla en Man wakker.  

“Op deze heldere ochtend moeten wij naar de zonsopgang kijken 

voordat wij zo meteen bij de jachthaven de zeilboot gaan optuigen”, zegt 

Narrator. 

“Bij het zien van het opkomen van de eerste zonnestralen door deze 

autoruit moet ik denken aan het gedicht “De Ramen” van Guido Gezelle, 

waarin hij als katholiek priester aan het einde van de negentiende eeuw 

de Beeldenstorm nog eens dunnetjes overdoet.  

Volgens mij bepleit Guido Gezelle met dit gedicht – ondanks de pracht 

van gebrandschilderde kerkramen als vensters op de wereld – een lege 

spiegel zonder standaard in Gods aangezicht”, zegt Man. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Een zoektocht naar ons bestaan | 21 

 

 

D E  R A M E N 

 

De ramen staan vol heiligen, gemiterd en gestaafd, 

gemartelaard, gemaagdekroond, gehertoogd en gegraafd; 

die 't branden van het ovenvier geglaasd heeft in den scherf, 

die, glinsterend, al de talen spreekt van 't hemelboogsch geverf .[26]. 

 

Doch schaars is herontsteken in den oosten het geweld 

der zonnevonke, en valt zij op de heiligen, zoo smelt 

't samijtwerk uit den mantelworp, de goudware uit de kroon, 

en alles, even wit nu, blinkt en bliksemt even schoon. 

 

Verdwenen zijt gij, hertogen en graven dan, zoo zaan; 

verdwenen, maagden, martelaars en bisschoppen: voortaan 

geen palmen, staven, stolen meer, 't is alles henen, tot 

één' helderheid gesmolten, in één zonnelicht – in God. [27] 

 

- Guido Gezelle [28] 

 



22 | Wie ben jij 

 

 

 [29] 



Een zoektocht naar ons bestaan | 23 

 

 

[1] Zie ook: http://nl.wikipedia.org/wiki/%C5%A0koda_Superb 

[2] Zie ook: http://nl.wikipedia.org/wiki/Noordoostpolder 

[3] Bron afbeelding: http://da.wikipedia.org/wiki/%C5%A0koda_Superb 

[4] Zie ook: http://nl.wikipedia.org/wiki/Verlichting_(boeddhisme) 

[5] Bron: Bridges, Jeff & Glassman, Bernie, The Dude and the Zen Master. New York: 

Plume, 2014, p. 95 

[6] Bron: http://nl.wikipedia.org/wiki/Sunyata, zie ook de Engelse Wikipedia-

pagina over dit onderwerp 

[7] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Tropische_cycloon 

[8] Bron: elektronische versie van het woordenboek Monier-Williams – MWDDS 

V1.5 Beta. 

[9] Zie: Origo, Jan van, Wie ben jij – een verkenning van ons bestaan – deel 2.1 – 

Feiten en Logica. Amsterdam: Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2014, p. 85 en 122 

[10] Bron: Deshimaru, Taisen, Mushotoku Mind – The Heart of the Heart Sutra. 

Chino Valley: Hohm Press, 2012, p. 28, 29  

[11] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/%C5%9A%C5%ABnyat%C4%

81 

[12] Bron: Origo, Jan van, Wie ben jij – een verkenning van ons bestaan – deel 2.1 – 

Feiten en Logica. Amsterdam: Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2014, p. 97 

[13] Zie ook voor de “creatieve daad van zingeving en zinneming”: Merleau-Ponty, 

Maurice, Fenomenologie van de waarneming. Amsterdam: Boom, 2009 en Kwant, 

R.C. Mens en Expressie – in het licht van de wijsbegeerte van Merleau-Ponty. Utrecht: 

Het Spectrum, 1978, p. 45  

[14] Dharma betekent letterlijk: “het plaatsen van het voortdurende zelf/Zelf”. 

[15] Bron: Badrinath, Chaturvedi, The Maha bha rata – An Inquiry in the human 

Condition. New Delhi: Orient Longman Private Limited, 2006, p. 68. Zie ook hoofdstuk 

4 voor een inleiding in Dharma. 

[16] Zie het laatste deel van boek 1 van de Maha bha rata waarin Arjuna en Kr s n a bij 

het vuur in het Khandava bos met vreugde pijlen schieten op alles dat het bos 

verlaat. Bronnen: http://www.sacred-texts.com/hin/maha/index.htm boek 1 

Section CCXXVII en verder; Katz, Ruth Cecily, Arjuna in the Maha bha rata: Where 

Krishna is, there is victory. Delhi: Molital Banarsidass Publishers, 1990, p. 71 - 84 

[17] Zie: http://quoteinvestigator.com/2013/10/04/never-happened/ 



24 | Wie ben jij 

 

 

[18] Zie ook: Origo, Jan van, Wie ben jij – een verkenning van ons bestaan – deel 1. 

Amsterdam: Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2012, p. 66 - 68 

[19]Bron: elektronische versie van het woordenboek Monier-Williams – MWDDS 

V1.5 Beta. 

[20] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Moksha 

[21] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Huineng 

[22] Bron: The Sixth Patriarch’s Dharma Jewel Platform Sutra. Burlingame: Buddhist 

text translation society, 2002, p. 67 

[23] Letterlijke vertaling uit het Latijn: hij/zij/het is vlees geworden 

[24] Bron: elektronische versie van het woordenboek Monier-Williams – MWDDS 

V1.5 Beta 

[25] Bron: elektronische versie van het woordenboek Monier-Williams – MWDDS 

V1.5 Beta. 

[26] “Gemiterd en gestaafd”: van mijters en staf – als tekenen van autoriteit – 

voorzien. “'t branden van het ovenvier geglaasd”: tot glas geworden door het 

branden van het overvuur. “Al de talen spreekt van 't hemelboogsch geverf”: toont 

al de schilderingen op de plafonds van de kerken. 

[27] Bron: http://cf.hum.uva.nl/dsp/ljc/gezelle/rijmsnoer/ramen.htm Het gedicht 

is door Guido Gezelle gedateerd op 14 april 1895. 

[28] Zie ook: http://nl.wikipedia.org/wiki/Guido_Gezelle 

[29] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Stained_glass 

 



Een zoektocht naar ons bestaan | 25 

 

 

D e wind neemt jou mee   

In vergankelijkheid en imperfectie 

 

C arla, Man en Narrator hebben de zon zien opkomen. Zij zitten in de 

auto te wachten op de havenmeester om enkele formaliteiten af te 

handelen voordat zij kunnen beginnen aan hun zeiltocht op de 

Waddenzee. 

“Na jullie uitleg van het woord “s u nyata ” – via de kern van een 

wervelstorm – begrijp ik veel beter de symboliek van de met zwarte 

inkt geschilderde cirkel die Japanse Zenmeesters in e e n vloeiende 

kwastbeweging kalligraferen. Wat is de naam voor de schildering van 

deze cirkel?”, vraagt Carla.  

[1] 



26 | Wie ben jij 

 

 

“De Japanse naam voor deze cirkel is “enso ” en de cirkel symboliseert 

een minimale eenvoud – zoals de kern van de cycloon in de metafoor 

voor “s u nyata ” – en verlichting, kracht, elegantie, het volledige 

universum en leegte zoals in het woord “s u nyata ” in het Sanskriet. De 

spirituele oefening van het enso -schilderen en van Japanse kalligrafie 

met zelfverwezenlijking als doel, wordt in Japan “hitsuzendo ” – of weg 

van de kwast – genoemd. Daarbij illustreert “enso ” de verschillende 

vormen van “wabi-sabi” [2] of de alomvattende Japanse wereld- 

beschouwing en esthetiek in de aanvaarding van vergankelijkheid en 

imperfectie via:  

 Fukinsei (asymmetrie, onregelmatig),  

 Kanso (eenvoud),  

 Koko (basaal; verweerd),  

 Shizen (zonder pretentie; natuurlijk),  

 Yugen (subtiele diepgaande gratie),  

 Datsuzoku (vrijheid) en  

 Seijaku (rust) [7]. 

Deze alomvattende wereldbeschouwing van vergankelijkheid en 

imperfectie – hoezeer er tijdens het onderhoud ervan ook wordt 

gestreefd naar de drie R’en van rust, reinheid en regelmaat – is te zien 

in Japanse tuinen.  



Een zoektocht naar ons bestaan | 27 

 

 

[4] 

Zeilen in een kleine boot doet een groot beroep op dezelfde 

alomvattende wereldbeschouwing van vluchtigheid en imperfectie in 

combinatie met de drie R’en van rust, reinheid en regelmaat ook bij ruw 

weer met hoge golven”, zegt Man. 

“Net voordat wij gistermiddag bij jouw vriend aanbelden om de sleutels 

van zijn auto op te halen, zei jij tegen ons dat het een basale auto zou 

zijn. In mijn ogen hebben wij uiterst comfortabel gereisd in een zeer 

luxe limousine. Hoe past de Skoda Superb in het Japanse wereldbeeld 

van basaal, verweerd, zonder pretentie? Een overjarige basale Renault 4 

uit de swingende eind jaren 60 – comfortabel deinend over de weg – 

zou beter passen binnen het wereldbeeld van “wabi-sabi”, of vergis ik 

mij?”, zegt Carla.  



28 | Wie ben jij 

 

 

[5] 

“Jij hebt – vanuit jouw standpunt bezien – volkomen gelijk. Alles is 

relatief: ook de afmeting en luxe van de auto van mijn vriend. Tot zijn 

pensioen is hij 40 jaar actief geweest in de bouw; de laatste 25 jaren als 

bestuurder van grote bouwbedrijven voordat hij samen met mij een 

kleiner bedrijf oprichtte voor modulair bouwen. In zijn wereld van 

bestuursactiviteiten moet – om te overleven – succes en welstand 

worden getoond met het bezit van overdadige huizen en de laatste 

modellen auto’s uit de absolute topklasse. Na zijn pensionering heeft hij 

op mijn aanraden een bescheiden auto uit de middenklasse gekozen 

waarin zijn zoons die bijzonder lange benen hebben, ook achterin goed 

kunnen zitten. In de beleving van mijn vriend is een Skoda Superb 

Combi een zeer eenvoudige auto; na de aanschaf van deze auto werd 

hem als grap gevraagd of hij naast zijn pensioen als taxichauffeur moest 



Een zoektocht naar ons bestaan | 29 

 

 

bijverdienen: zijn omgeving wist wel beter. Hij woont nu in een – voor 

zijn doen – eenvoudig huis dat via ons vroegere bedrijf is ontworpen en 

gebouwd”, zegt Man.    

[6] 

“Heeft jouw vriend in zijn gloriejaren ook enkele sportauto’s gehad?”, 

vraagt Carla. 

“Nee, dat past niet bij hem. Hierover zei hij dat wanneer je jong genoeg 

bent voor een sportauto, je er het geld niet voor hebt; en wanneer je er 

wel het geld voor hebt, je te oud bent om er goed in te kunnen zitten. 

Eigenlijk is hij een sobere man, maar in de bouwwereld kwam het geld 

hem aanwaaien. Hij heeft met ieder project binnen enkele jaren vele 

miljoenen verdiend: dus na zo’n 20 projecten was hij een zeer 

welvarend man. Na de dood van zijn vrouw is hij – gezien zijn 

achtergrond – sober gaan leven; hij was toen 60 jaar oud. Hun huwelijk 

is kinderloos gebleven; zij hadden twee adoptiezonen en hij had en 



30 | Wie ben jij 

 

 

heeft – voor zover ik weet – geen interesse in andere vrouwen. Een half 

jaar na de dood van zijn vrouw heeft hij mij gevraagd om samen het 

modulair bouwbedrijf te starten. In die tijd hadden wij allebei behoefte 

aan een nieuw doel in ons leven en met dit bedrijf hebben wij dat ook 

gevonden. 

Nee, sportauto’s interesseren hem echt niet: dat past niet bij zijn Joodse 

achtergrond. Hij krijgt voldoening van het helpen van anderen. Mijn 

vriend heeft vele bekenden binnen zijn omgeving financieel uit de 

brand geholpen, en uit de winst van ieder project gaf hij zeker 10 % weg 

aan goede doelen [7]: op dit punt is hij een ouderwets man”, zegt Man.  

“Misschien is de alomvattende wereldbeschouwing “wabi-sabi” samen 

met de drie R-en van rust, reinheid en regelmaat ook mogelijk in grote 

welstand”, zegt Carla. 

“In zijn latere leven is hij er in mijn ogen een voorbeeld van, met een 

goede balans tussen de volgende tien eigenschappen voor Joods 

spiritueel leiderschap:  

 

1. Opofferingsgezindheid,  

2. Betrokkenheid,  

3. Inspiratie, 

4. Dienstbaarheid, 

5. Overzicht, 

6. Onbaatzuchtigheid, 

7. Eerbied voor voorgangers, 

8. Afkeer van autoriteit, 

9. Praktiseren wat zij/hij preekt en 

10. Leiding zonder structuur [7]. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 31 

 

 

Binnen zijn omgeving vervulde hij een rolmodel voor anderen”, zegt 

Man  

“Hoe is zeilen in jouw leven gekomen”, vraagt Narrator. 

“Zoals mijn vriend zijn leefwijze voortdurend heeft aangepast aan de 

levensfase waarin hij zich bevond, zo hebben de zeilboten zich in mijn 

leven aangepast aan mijn leefwijze; ik heb hier geen moeite voor 

gedaan: het is steeds zo gelopen. 

Als jongen aan het begin van de lagere school was ik – rondom een plas 

in het Beatrixpark bij ons vroegere huis in de Amsterdamse 

rivierenbuurt – altijd in de weer met zelfgemaakte modelbouw 

zeilboten. Aan de andere kant van de plas haalde ik de bootjes weer op. 

In de omgeving van het dorp van mijn peetouders in Zuid Limburg 

waren alleen kleine meanderende riviertjes; dus geen mogelijkheid om 

te zeilen. Na mijn verhuizing naar Rotterdam ben ik met klasgenoten 

gaan zeilen, eerst op de Bergsche Plassen in een kleine oefenboot en 

niet veel later op de Rottemeren in een Valk. Aan het einde van de 

Middelbare schooltijd trokken wij kamperend in lange weekenden en 

vakanties met enkele zeilboten door Zuid Holland.          

[8] 



32 | Wie ben jij 

 

 

Tijdens mijn studententijd ben ik op een 10 meter zeilboot van de vader 

van een mijn studiegenoten gaan zeezeilen rondom de Noordzeekust. 

Op deze boot heb ik mijn praktijkopleiding tot zeezeiler gekregen. Na 

mijn studie ben ik vaak met vrienden die een zeewaardige zeilboot 

hadden, gaan zeilen .  

Nadat ons gezin naar Amsterdam was verhuisd en wij een stabiel 

inkomen uit handel in bouwmaterialen hadden gekregen, heb ik een 

zeewaardig Noorse 7,70 meter Folkboot [9] gekocht. Hiermee heb ik 

met vrienden en bekenden vele weekenden en vakanties op de 

Noordzee en het IJsselmeer doorgebracht. Mijn vrouw en kinderen 

hielden niet van het – in hun ogen – Spartaanse bestaan op de boot; zij 

waren trouwens snel zeeziek.  

[10] 



Een zoektocht naar ons bestaan | 33 

 

 

Toen de kinderen klein waren, heb ik met hen in een Optimist op meren 

in de buurt van Amsterdam gevaren; aan het einde van de lagere school 

veranderde hun interesses en ik heb deze boot vrij snel overgedaan aan 

bekenden met nog kleine kinderen die wilden leren zeilen. 

 

[11] 

Bij de aanvang van de voettocht naar het graf van mijn moeder [12] is 

de Noorse Folkboot uit mijn leven verdwenen; een bevriend paar heeft 

deze praktische boot van mij overgenomen met het plan om een halve 

wereldreis te maken: zij hebben met deze boot een deel van de wereld 

rondgezeild. 

Tussen mijn scheiding en mijn werk voor het modulair bouwbedrijf zijn 

er geen zeilboten in mijn leven geweest. De wind voerde mij over land 

naar vele plaatsten [13].  



34 | Wie ben jij 

 

 

Met het vinden van een vaste voet binnen de wereld van modulair 

bouwen, zijn er weer twee typen zeilboten in mijn leven gekomen. Eerst 

heb ik een ruim 4 meter lange Laser [14] zeilboot gekocht, waarmee ik 

op vele meren in Europa voor mijn plezier ben gaan spelevaren: de 

Laser paste op de imperiaal van mijn stationcar. Na mijn 70st 

verjaardag heb ik afscheid genomen van deze boot: het vervoeren en 

zeilen met deze boot werd mij te zwaar. 

 

[15] 

Voor de vakantieperioden heb ik na mijn pensionering de nieuwe 

versies van een Folkboot gekocht: eerst een 6,63 meter lange 

Drascombe Coaster met een kleine cabine. Deze boot is enkele jaren 

later ingeruild tegen een – door mij aan de huidige tijd aangepaste – 

Drascombe Drifter met net even meer comfort aan boord. Dadelijk laat 



Een zoektocht naar ons bestaan | 35 

 

 

ik jullie de aanpassing zien. Beide boten kan ik door een druil – een 

tweede zeil aan de achterzijde van de boot – gemakkelijk alleen 

bedienen en op keurs te houden. Door haar vorm en tuigage is de boot 

redelijk stormvast”, zegt Man. 

 

[16] 

“Is zo’n kleine boot zeewaardig genoeg?”, vraagt Narrator. 

“Ook dit is relatief. Met dezelfde boten is door een goede bemanning 

naar de andere kant van de wereld gevaren. Maar ik zou met mijn boot 

niet graag Kaap Hoorn ronden. Voor een volwaardige zeewaardigheid 

mist de boot een aantal zaken, zoals een volwaardige reling. Zelf heb ik 

mijn boot voorzien van waterdichte kamers opgevuld met schuim, 

opdat zij – ook omgeslagen – altijd blijft drijven. Bij hoge brekende 



36 | Wie ben jij 

 

 

golven die van schuin achter komen, slaan zeilboten vrij gemakkelijk 

om [17]”, zegt Man.  

“Gelukkig belooft het de komende lentedagen mooi zeilweer te worden 

met niet al teveel wind”, zegt Carla. 

“Het is goed om met een zeilboot altijd overal op voorbereid te zijn. In 

1983 tijdens Hemelvaart beloofde het in Nederland een mooie zeildag 

te worden met een temperatuur van 14 graden, matige zuidenwind, 

opklaringen en in de loop van de middag een enkele bui, maar 

halverwege de middag raasde onverwachts een korte zware storm met 

windstoten van plaatselijk windkracht 11 over Nederland [18]. Twee 

vrienden en ik waren van plan om die dag voor een lang weekend met 

mijn Noorse Folkboot van Muiden via het IJsselmeer naar de 

Waddenzee te zeilen. 

Halverwege de middag zagen wij in de verte een pikzwarte lucht 

naderen. Heel snel hebben wij bijna al het zeil gestreken en de boot 

volledig klaargemaakt voor de storm. Tien minuten later zaten wij in 

een zeer zware storm die gelukkig minder dan een half uur duurde. Met 

goed zeemanschap en een zeewaardige boot is voor ons alles goed 

afgelopen, maar die middag zijn een aantal watersporters in de storm 

omgekomen. De rest van de dag hebben wij hulp verleend aan zwaar 

gehavende boten. Het verdere weekend is in de thuishaven opgegaan 

aan het repareren van de gelukkig beperkte averij aan mijn boot”, zegt 

Man. 

“Gelukkig zijn er op de Waddenzee geen tropische cyclonen. Ik heb wel 

eens gelezen dat er in de zomer en in het begin van het najaar – 

wanneer het zeewater redelijk warm is – waterhozen onder wolken 

kunnen optreden”, zegt Carla.  

“Dat is waar, ik heb deze waterhozen [19] een paar keren gezien op de 

Waddenzee. Boven land verliezen deze windhozen meestal snel aan 



Een zoektocht naar ons bestaan | 37 

 

 

kracht, maar op zee kunnen zij behoorlijke schade aan de zeilen 

veroorzaken, en de boot kan gemakkelijk omslaan”, zegt Man.  

 

[20] 

“Is er ook rust in de kern van een waterhoos”, vraagt Narrator. 

“Ik denk dat de diameter van het oog van een waterhoos te klein is om 

dat bewust te ervaren [21]. Het oog van een tropische cycloon kan een 

doorsnede hebben van 30 tot 50 kilometer [22]”, zegt Carla.  

“Om terug te komen op de kern. Als wij terugkijken op ons leven, 

hebben wij voldaan aan de tien eigenschappen van Joods spiritueel 

leiderschap?”, vraag Narrator. 

“Ik weet niet of ik spiritueel leiderschap heb nagestreefd. Maar als ik 

deze eigenschappen bekijk zonder dit streven, dan heb ik ernstig 



38 | Wie ben jij 

 

 

gezondigd tegen “eerbied voor voorgangers”; dit komt voort uit mijn 

karakter en mijn positie als buitenbeentje in de samenleving. Ik had ook 

iets meer inspiratie aan anderen mogen bieden en iets meer openheid 

betonen over mijn onderzoeken. Indertijd vond ik deze openheid te 

gevaarlijk, nu zie ik de betrekkelijkheid van het gevaar en van mijn 

leven beter in”, zegt Carla. 

“Ik heb mijn best gedaan, maar meestal ben ik niet geslaagd om de 

alomvattende wereldbeschouwing van “wabi-sabi” met de aanvaarding 

van vergankelijkheid en imperfectie een waardige plaats in mijn leven 

te geven. Tot middelbare leeftijd heb ik geprobeerd om zekerheid voor 

mijn naasten te verschaffen, maar op dit punt is mijn intentie volledig 

mislukt: ik heb met dit streven mijn vrouw en kinderen van mij 

vervreemd. Net als jij ben ik een zondaar tegen het voorschrift “eerbied 

voor voorgangers”: ik probeer mijn best te doen, maar dat is in mijn 

ogen niet genoeg”, zegt Man.  

“In mijn eerste drie incarnaties – eerst als Kr s n a en kindsoldaat, daarna 

als idool in Amsterdam, vervolgens als speler in de spiegelpaleizen van 

geheime diensten – heb ik ernstig gezondigd tegen verschillende 

(steeds andere) eigenschappen. Als Bhiks u – of bedelmonnik – in mijn 

laatste incarnatie in dit leven, is het mij vanzelf afgegaan om te leven 

naar al deze eigenschappen; het is geen verdienste, met de afwezigheid 

van ieder streven zijn deze eigenschappen vanzelf in mijn leven 

gekomen”, zegt Narrator 

“Daar komt de havenmeester. Ik moet met hem nog enkele formaliteiten 

afhandelen en ik wil hem vragen naar de laatste informatie over 

stromingen en verplaatsing van ondiepten. Ik zal aan hem ook een 

karretje vragen om onze spullen naar de boot te brengen”, zegt Man. 

“Denk jij dat wij op tijd zijn om met het ochtendgetij de Waddenzee op 

te kunnen varen?”, vraagt Narrator aan Man. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 39 

 

 

“Dat gaat zeker lukken, waarschijnlijk varen wij binnen een half uur op 

de motor weg”, zegt Man. 

Man gaat met de havenmeester naar zijn kantoor. Carla en Narrator 

brengen met een karretje hun bagage, en de foerage voor een kleine 

week naar de boot en leggen deze in de kajuit. Even later komt Man 

naar de boot en met zijn driee n bergen zij alles – volgens aanwijzing van 

Man – op de juiste plaats. Een half uur later varen zij op de motor uit de 

jachthaven naar de Waddenzee.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



40 | Wie ben jij 

 

 

[1] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Ens%C5%8D 

[2] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Wabi-sabi 

[3] Bron: http://en.wikipedia.org/wiki/Ens%C5%8D 

[4] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Wabi-sabi 

[5] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Renault_4 

[6] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Huf_Haus 

[7] Bron: Maleachi 3:10 (boek en profeet uit de Tanakh (Hebreeuwse bijbel; zie ook: 

http://en.wikipedia.org/wiki/Tanakh)). Zie ook: http://www.nik.nl/2010/01/

parsja-simchat-tora-wezot-haberacha/ 

[8] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Valk_(boot) 

[9] Zie: http://nl.wikipedia.org/wiki/Folkboot en http://en.wikipedia.org/wiki/

Nordic_Folkboat 

[10] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Jacht_(scheepstype) 

[11] Bron afbeelding: http://de.wikipedia.org/wiki/Optimist_(Bootsklasse) 

[12] Zie: Drift, Carla, Man Leben: Een leven – Een Biografie. Amsterdam: Omnia – 

Amsterdam Uitgeverij, 2012, p. 53 - 54 

[13] Zie: Drift, Carla, Man Leben: Een leven – Een Biografie. Amsterdam: Omnia – 

Amsterdam Uitgeverij, 2012, p. 50 - 111  

[14] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Laser_(dinghy) 

[15] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Laser_(dinghy) 

[16] Bron afbeelding: http://www.nauticaltrek.com/12395-drascombe-drifter-a-

vendre 

[17] Zie ook: Bruce, Peter, Adlard Coles’ Zwaarweerzeilen. Haarlem: Uitgeverij 

Hollandia B.V., 2010, p. 26 

[18] Bron: http://www.kb.nl/dossiers/nederland-algemeen/zomerstorm-

hemelvaartsdag-1983 

[19] Zie ook: een youtube film van een windhoos bij Ameland: https://

www.youtube.com/watch?v=QhpwuC8udzc 

[20] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Waterspout  

[21] Bron: http://nl.wikipedia.org/wiki/Tropische_cycloon 

 

 



Een zoektocht naar ons bestaan | 41 

 

 

D e wind in de zeilen  

Vluchtig als het leven  

 

R ond 9 uur in de ochtend varen Carla, Man en Narrator op de 

buitenboordmotor door de veerhaven van Lauwersoog. De 

passagiers gaan aan boord van de ochtendveerboot van half tien naar 

Schiermonnikoog. Zij wuiven naar de kleine zeilboot. Carla en Man 

wuiven terug terwijl zij bezig zijn met het in gereedheid brengen van de 

zeilen: Narrator is al in de kajuit om te gaan slapen. Een van de 

vakantiegangers roept: “Goede vaart!”. Man roept terug: “Mooi dagen!” 

en Carla: ”Goede vakantiedagen!”. Een man op de veerboot roept: “Gaat 

lukken, het weer wordt goed!”. 

Bij het verlaten van de haven zet Man de buitenboordmotor uit en 

kantelt deze uit het water. Daarna hijst Man met hulp van Carla de 

zeilen; eerst de fok en de druil en daarna het grootzeil van de yawl-

getuigde [1] zeilboot. Er waait een zachte bries uit het zuidwesten. Dan 

gebeurt het wonder: vanuit het niets bollen de zeilen licht flapperend en 

de boot wordt door de wind voortgedreven. Man trimt de zeilen zodat 

deze mooi strak staan en de boot goed op koers ligt.  

Na een half uur haalt de veerboot hen in; weer wuiven de passagiers en 

Carla en Man naar elkaar. Narrator slaapt stil in de kajuit.  



42 | Wie ben jij 

 

 

[2] 

“Over een half uur hebben wij een stroming van twee knopen mee; met 

deze wind zullen wij door deze stroming zo’n twee uur met een 

snelheid van zeven knopen varen en kunnen wij voorbij “Het Rif” 

richting Ameland ons om 12 uur laten droogvallen. Wij gaan dan 

lunchen en wachten op het volgende hoogwater aan het einde van de 

middag om na enkele uren varen tegen het donker droog te vallen 

richting Terschelling”, zegt Man. 

“Zeven knopen is een aardige snelheid, want met een waterlijn van iets 

meer dan 5,80 meter is met deze Drascombe Drifters volgens de 

vuistregel “rompsnelheid is 2,45 keer wortel van de waterlijn (in 

meters)” een snelheid van een 5,90 knopen mogelijk”, zegt Carla. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 43 

 

 

“Misschien is het goed dat ik jou enkele aanwijzingen geef om de boot te 

bedienen wanneer mij iets zou overkomen. Je kunt in dat geval het 

beste op de motor naar een haven varen. Wanneer het gaat stormen dan 

is het verstandig om alleen de druil als zeil te voeren, want hierdoor 

blijft de boot met de kop in de wind en de boot zal meestal over de 

golven varen. Wanneer de motor uitvalt, dan is de boot uitstekend te 

varen met alleen fok en druil. In geval van nood kun je altijd hulp 

inroepen of je kunt de boot laten landen bij een strand”, zegt Man.  

[3] 

“Behalve als het noodweer wordt, kunnen wij ons redden, als het moet 

met de roeispanen. Laten we hopen dat het niet nodig is”, zegt Carla. 

Na een kleine drie uren varen haalt Man het zwaard op, laat de boot 

droogvallen en strijkt de zeilen; Carla helpt hierbij. Op het tweepits 



44 | Wie ben jij 

 

 

gascomfort bakt Man eieren voor de lunch. Carla maakt Narrator 

wakker en zij pakt het brood, de borden en het bestek. Bij het weidse 

uitzicht van het droogvallend wad genieten zij van hun lunch.  

“Nu begrijp ik waarom jij ons hebt uitgenodigd om hier naartoe te gaan. 

Met het wisselen van het tij, vloeien water en vaste grond – 

voortdurend complementair – oneindig veranderend in elkaar over, net 

als leegte en vorm. In de biografie van Narrator heb jij een passage uit 

de Hart Su tra opgenomen [4] met de beginstrofe “Vorm is gelijk aan 

leegte, zoals leegte gelijk is aan vorm”. Tot nu toe heb ik “vorm” en 

“leegte” gezien als complementair net als “e e n” en “nul” in de 

informatica die via beeldschermen gestalte geeft aan een volledig 

nieuwe menselijke vorm van communicatie; zonder leegte geen vorm 

zoals zonder vorm geen leegte is: beiden scheppen elkaar door elkaar te 

vervangen net zoals bij grafische vormgeving de letters op een leeg vel 

in de plaats van de leegte komen.  

Hier op het Wad bij de wisselingen van het tij vervagen de grenzen 

tussen vorm en leegte; nog steeds brengen vorm en leegte elkaar tot 

leven. Nu zie ik beiden niet gescheiden en complementair, maar als 

voortdurend in elkaar vervloeiend”, zegt Carla.  



Een zoektocht naar ons bestaan | 45 

 

 

[5] 

“Ja, ik ben steeds naar het Wad teruggekomen om dit schijnbaar tijdloos 

in elkaar overvloeien van getijden te beleven – volgens de strakke 

regelmaat van het tij – en tegelijkertijd steeds wisselend, steeds anders. 



46 | Wie ben jij 

 

 

Binnen een dag zeilen op het Wad word ik e e n met dit ritme en vervaagt 

mijn gejaagde alledaagse ego. Daarbij vraagt het discipline en overzicht 

om voortdurend zorg te blijven dragen voor een behouden vaart van de 

boot. Ik heb mij hier altijd onder alle omstandigheden – ook bij slecht 

weer en opkomende storm – thuis gevoeld”, zegt Man.  

“Op mijn reis van mijn geboorteland Kenya naar Rome heb ik dezelfde 

ervaring van vervloeien van vorm en leegte gehad in de uitlopers van de 

woestijn en woestijnsteppe, op de boot over de Nijl en tijdens mijn 

bootreis over de Middellandse Zee; daarbij groeide ik naar een nieuw 

leven in een andere omgeving [6]. Nu – in mijn leven als bhiks u – ben ik 

weer opgenomen in de eeuwige baarmoeder van moeder aarde; en de 

wind neemt mij mee in vluchtigheid van vorm en leegte”, zegt Narrator.  

“Misschien een idee: zullen wij “verandering” – de volgende gangbare 

werkelijkheid op onze zoektocht naar “Wie ben jij” – in Afrika 

(bijvoorbeeld in Kenya) gaan onderzoek? Ik ben nog nooit in Afrika 

geweest en voor jullie is het een mooie gelegenheid om ernaar terug te 

keren. Reis en verblijf kan ik eenvoudig uit mijn middelen bekostigen. 

Misschien iets om aan het einde van deze boottocht op terug te komen. 

Vorm en leegte zijn volgens mij de kernbegrippen van de Hart Su tra. Wat 

betekent de titel van deze Su tra in het Sanskriet”, vraagt Man aan 

Narrator. 

“Zullen wij de Su tra uit het Sanskriet gaan vertalen?”, vraagt Narrator. 

“Dat is een stille wens van mij. Hierdoor kan mijn studie Sanskriet voor 

alles en iedereenvan nut laten zijn. Zonder jouw hulp gaat het niet”, zegt 

Man. 

“Goed idee. Dan vul ik aan vanuit mijn achtergrond en algemene kennis”, 

zegt Carla.  



Een zoektocht naar ons bestaan | 47 

 

 

“Laten wij beginnen met de titel van de su tra. De volledige titel 

“prajñāpāramitā hṛdaya sūtra” wordt vaak vertaald met “Volmaakte 

overdracht van het hart – of de kern – van wijsheid” [7]. 

Mijn vader heeft mij de betekenissen van “prajn a pa ramita ”, “hr daya” en 

“su tra” uitgelegd door te wijzen op de verschillende delen van deze 

woorden in hun samenstelling. 

Volgens mijn vader bestaat het woord “prajn a pa ramita ” uit de 

hoofddelen “prajn a ”, “pa ra” en “mita ”.  

Het woord “prajn a ” – meestal met “wijsheid” vertaald – is samengesteld 

uit “pra” en “√jn a ”, waarvan: 

 “pra” de betekenissen heeft van “voor, vooruit, aan de 

voorzijde, vandaan, excessief” en “vullen, vervullen, positief 

waarderen” – net zoals het Latijnse woord “pro” als 

tegenstelling van “contra” – en  

 “√jn a ” de betekenissen bezit van “kennis, begrijpen, ervaren, 

herinneren, bekend met” [8]. 

In de samenstelling krijgt “prajn a ” de betekenis van “(levens-)wijsheid, 

intelligentie, kennis, onderscheid en/of het oordeel van een wijze of 

verstandige vrouw/moeder”. Met deze laatste duiding wordt verwezen 

naar “Tao” of “levensweg” in het eerste hoofdstuk van de Tao Te Ching 

waarin “Tao” – in de vorm van “naam” – de “moeder aller dingen” is 

[9]”, zegt Narrator. 



48 | Wie ben jij 

 

 

[10] 

“Ik heb ergens gelezen dat het Boeddhisme drie vormen van “prajn a ” of 

“wijsheid” onderscheidt: 

 wijsheid binnen de alledaagse wereld, waarbinnen de 

tijdelijkheid binnen ons leven als permanent wordt gezien, 

waar illusies als werkelijkheid worden ervaren, en waar het 

vergankelijke ego als het absolute zelf wordt beschouwd. 

Veruit de meeste mensen leven binnen het kader van deze 

wijsheid. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 49 

 

 

 wijsheid binnen de metafysische wereld, waarbinnen de 

permanente verschijningsvormen als tijdelijk worden gezien, 

waar werkelijkheid als een illusie wordt ervaren, en waar de 

verschijningsvormen met een “zelf” worden gezien als zonder 

“zelf”. Deze wijsheid is bereikbaar met meditatie en filosofie. 

 wijsheid die de alledaagse en metafysische wereld overstijgt en 

waarbinnen de verschijningsvormen als noch tijdelijk en noch 

permanent worden gezien, noch puur en onzuiver worden 

ervaren, noch voorzien van een “zelf” en/of “zonder zelf” 

worden gezien, en waar alles onbevattelijk en onuitspreekbaar 

is. 

De alledaagse en metafysische wijsheid resulteren in een hang naar 

verschijningsvormen, illusies en kenmerken; de derde vorm van 

wijsheid blijft hiervan gevrijwaard [11]. 

Welke wijsheid wordt hier in het Sanskriet aangeduid?”, vraagt Man aan 

Narrator. 

“Mijn vader zei dat “prajn a ” voorafgaat aan alle wijsheid zonder eraan 

voorbij te gaan: het omvat “Al en Ee n” zonder voorbij te gaan aan de 

verscheidenheid der dingen in ons dagelijks leven, aan de ideee n en 

gedachten in de wetenschap en aan de kennis en wijsheid van het 

onbevattelijke en uitspreekbare”, zegt Narrator. 

“Jouw vader is een wijs man”, zegt Man. 

“In al zijn beperkingen en gebondenheid. Zal ik verder gaan met 

pa ramita ?”, vraagt Narrator. 

“Dat is goed”, zeggen Carla en Man. 

 

 



50 | Wie ben jij 

 

 

“Het woord “para” komt in het Sanskriet in de volgende drie vormen 

voor, met als betekenis:  

 “pa ra”: “oversteken, naar de andere kant, naar de andere oever, 

wachter, vervullen, doorstaan, bee indigen”. Verlichting wordt in 

het Boeddhisme wel met de metafoor “de andere oever” geduid.  

 “para ”: “weg, vandaan”  

 “para”: “hoogste, opperste, oud, afgelegen, vreemd en soms best 

of slechtst”.  

Hier wordt de eerste vorm en betekenis van het woord gebruikt; mijn 

vader voegde eraan toe dat bij e e n van de vormen van het woord para, 

de andere vormen altijd zachtjes meeklinken. 

Het hoofddeel “mita ” is de nominativus (of onderwerpsvorm) 

meervoud van het woord “mita” – verwant aan het Latijnse werkwoord 

“mittere” met de betekenis “doen gaan” of “zenden” en “laten gaan” – 

dat in het Sanskriet “gevestigd, stabiel, afgewogen, iets bevatten, matig, 

van een goddelijke orde” betekent. 

Door deze analyse krijgt “prajn a pa ramita ” naast “perfecte wijsheid” ook 

de verwijzing naar “Tao” uit het eerste hoofdstuk van de Tao Te Ching 

als “naam” die als naam niet de “Onsterfelijk Naam” wordt, maar de 

“moeder aller dingen” enerzijds in duiding en anderzijds in vluchtigheid 

en onvermijdelijkheid.  

In het Boeddhisme wordt hier vaak – met een creatieve uitleg van 

pa ramita  dat samengesteld is uit “pa ra” en “ita” dat “gaan”, 

“terugkeren”, “verkrijgen” en “herinneren” in het Sanskriet betekent en 

daardoor in het samenstel “gaan/terugkeren/herinneren van de andere 

zijde” [12] – de wijsheid van “de andere oever” en wijsheid van de staat 

van verlichting bedoeld waarbij de “de andere oever” door de stroom of 

de bron met “de ene oever” van het leven van alledag is verbonden [13], 



Een zoektocht naar ons bestaan | 51 

 

 

net zoals in de metafoor van de cycloon, de kern door een muur van 

wind verbonden is met de tollende tropische storm.  

Het woord “hr daya” wordt meestal vertaald met het “hart” of 

“binnenste van een lichaam” en “hart, kern, essentie, beste, dierbaarste 

of meest verborgen/geborgen deel van iets” [14]. Dit woord hr daya 

bestaat volgens mijn vader uit de delen “√hr ”, “da” en “ya” met de 

betekenissen:  

 “√hr ” dat “nemen, meenemen, stelen en offeren” betekent – 

zoals in de vee-cyclus [15], waardoor deze werkwoordkern 

mogelijk verwant is aan het Duitse woord “Herr” – en 

“vernietigen/verliezen (ook van het eigen ego), ontvangen, 

overwinnen, fascineren” betekent; 

 “√da” dat “geven”, “offeren”, “voortbrengen” en “afsnijden”– 

volgens mijn vader scheiden van het “Al en Ee n – betekent, 

waarbij √da  (dada ti) dezelfde betekenissen heeft aangevuld 

met “binden”;    

 “ya” dat “beweger” en “drijfveer” aanduidt. Mijn vader was van 

mening dat “ya” nauw verbonden is met “√yaj” in de betekenis 

van “offeren”, “geven voor een hoger – Goddelijk/hemels – 

doel”. Mijn vader gebruikt dit werkwoord altijd in de vorm van 

“yayate”, waarbij de vrucht van de actie van offeren – en geven 

– aan de gever of het Alomvattende Zelf toekomt en het 

misschien ook wel “Gods gave” in volkomen wederkerigheid is. 

Hij zei hierbij dat “ya” nauw verbonden is met ons woord “ja” 

ter positieve instemming, en bevestiging. In Holland gaat “ja” – 

met de handelsgeest altijd in het achterhoofd – al snel over in 

een overeenkomst, maar ik denk dat mijn vader doelt op de 

erkenning van de ander en de instemmende grondhouding 

tegenover de ander.  



52 | Wie ben jij 

 

 

Door ook de betekenis van de delen van “hr daya” te bezien, krijgt dit 

woord naast “hart of binnenste van een lichaam” en “hart, kern, 

essentie, beste, dierbaarste of meest verborgen/geborgen deel van iets” 

ook de betekenis van een “lege kern” zoals in een cycloon of waterhoos 

met vergaande gevolgen voor alles en iedereen. 

[16]  

In het woord “su tra” zijn de twee kernen “su ” en “√tr ” te zien waarbij 

“su ” in de Vedische tijd en in samenstellingen van woorden de betekenis 

“goed” heeft en later is de betekenis overgegaan in “scheppen, 

voortbrengen, tot leven brengen, produceren, toestaan en schenken”. En 

“√tr ” heeft de betekenis “oversteken”. 

Met deze aanvullingen van mijn vader krijgt de gebruikelijke vertaling 

“Volmaakte overdracht van het hart – of de kern – van wijsheid” een 

verbreding, transparantie en tegelijkertijd een vluchtigheid als het 

leven zelf. Eigenlijk doelt deze titel op het leven zelf, in al haar rijkdom 

en facetten”, zeg Narrator. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 53 

 

 

“Tijdens jouw uitleg dacht ik voortdurend aan de parels en de alle 

afzonderlijke weerspiegelingen in de metafoor van “Indra’s Net”. Bij de 

metafoor van Indra’s Net heb ik tot nu toe altijd gedacht aan “ingang tot 

het onkenbare”. Met jouw toelichting – aangevuld met jouw vaders 

wijsheid – op de titel in het Sanskriet van de Hart Su tra is mij duidelijk 

dat Indra’s Net ook een metafoor is voor ons leven van alledag”, zegt 

Carla.  

“Bij een nadere bestudering gaan alle serieus religieuze beschouwingen 

voortdurend over hetzelfde. Het is tijd om deze uitgebreide lunch te 

bee indigen en de borden en bestek af te wassen. Wij moeten ons weer 

voorbereiden op het volgende deel van onze vaart tijdens het komende 

hoogtij. Vanavond zullen wij, nadat wij weer zijn drooggevallen, in het 

donker moeten eten. Wij moeten nu de afwas doen, want dat gaat niet 

goed in het donker voor de avondmaaltijd. Trouwens mijn moeder zei 

dat alleen Bohemiens voor het eten afwassen. Ik heb niets tegen 

Bohemiens, maar een opgeruimde boot vaart prettiger”, zegt Man. 

“Hebben wij genoeg water voor de vaat?”, vraagt Carla. 

“Ik zal een keteltje water koken: dat moet genoeg zijn wanneer wij de 

borden en bestek met zeewater voorspoelen”, zegt Man. 

Na de afwas komt langzaam het hoogtij op. Man en Carla maken de boot 

klaar om weg te kunnen varen.  

“Tijdens het droogvallen heb ik de voorkant van de boot zo kunnen 

plaatsen dat wij dadelijk met de stroom mee kunnen wegvaren. Wij 

hoeven de boot niet tegen de stroom in naar dieper water te brengen. 

Daar komt het tij al op tussen Schiermonnikoog en Ameland. Wanneer 

ik het sein geef, graag het anker inhalen”, zegt Man. 

Met het opkomen van het tij varen zij weg naar de volgende 

aanlegplaats.  



54 | Wie ben jij 

 

 

[1] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Yawl 

[2] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Wagenborg_(rederij) 

[3] Voorbeeld van een yawl-getuigde zeilboot. Bron afbeelding: http://

de.wikipedia.org/wiki/Yawl 

[4] Zie: Leben, Man, Narrator Na ra yana – Een weg – Een Biografie. Amsterdam: 

Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2013, p. 110 - 112 

[5] Bron afbeelding: http://de.wikipedia.org/wiki/Wattenmeer_(Nordsee) 

[6] Zie: Leben, Man, Narrator Na ra yana – Een weg – Een Biografie. Amsterdam: 

Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2013, p. 31 - 36 

[7] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Heart_Sutra Zie: Lopez, Donald S., The 

Heart Sutra explained. Delhi: Sri Satguru Publications, 1990, p. 21 – 31. Zie: Red Pine 

(Bill Porter), The Heart Sutra. Washington D.C.: Shoemaker & Hoard, 2004, p. 29 - 

40 

[8] Bron voor vertalingen uit het Sanskriet: elektronische versie van het 

woordenboek Monier-Williams – MWDDS V1.5 Beta. 

[9] Zie: Red Pine (Bill Porter), Lao-Tzu’s Tao Te Ching (revised edition). Port 

Townsend: Copper Canyon Press, 2006, p.2 

[10] Afbeelding van een symbool dat vaak wordt gebruikt om Tao en uitwerking aan 

te duiden. Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Tao 

[11] Bron: Red Pine (Bill Porter), The Heart Sutra. Washington D.C.: Shoemaker & 

Hoard, 2004, p. 30 - 31 

[12] Bron: Lopez, Donald S., The Heart Sutra explained. Delhi: Sri Satguru 

Publications, 1990, p. 21-22 

[13] Bronnen: Lopez, Donald S., The Heart Sutra explained. Delhi: Sri Satguru 

Publications, 1990, p. 21-22 en Red Pine (Bill Porter), The Heart Sutra. Washington 

D.C.: Shoemaker & Hoard, 2004, p. 32 

[14] Bron voor vertalingen uit het Sanskriet: elektronische versie van het 

woordenboek Monier-Williams – MWDDS V1.5 Beta 

[15] Zie: Origo, Jan van, Wie ben jij – een verkenning van ons bestaan – deel 1. 

Amsterdam: Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2012, p. 94 - 95 

[16] Afbeelding van 3D echocardiogram van een menselijk hart. Bron afbeelding: 

http://en.wikipedia.org/wiki/Heart 

 



Een zoektocht naar ons bestaan | 55 

 

 

W indstilte  Leegte binnen heel-zijn? 

 

H et wordt al bijna donker; de wind is gaan liggen. Een klein half uur 

geleden heeft Man de zeilen gestreken en Carla, Man en Narrator 

zijn op de buitenboord naar hun volgende aanlegplaats voorbij 

Terschelling richting Vlieland gevaren. Met het invallen van de 

duisternis laat Man de boot droogvallen en brengt het anker aan, zodat 

zij bij het volgende hoogtij niet zullen wegdrijven. Man steekt de 

gaslantaarns in de kajuit en op het achterdek aan en zij maken de boot 

en de slaapplaatsen gereed voor de nacht. Daarna pakt Narrator borden, 

bestek, brood en beleg voor de eenvoudige avondmaal. Carla haalt een 

fles rode wijn uit haar bagage voor bij de maaltijd, ontkurkt deze en 

schenkt drie glazen in. Zij ruiken aan de wijn. 

“Goede wijn uit een goed jaar; de geur gaat mooi samen met deze rustig 

avond in een zilte omgeving”, zegt Narrator. 

“Mmm, de wijn zal goed smaken bij de overjarige kaas. Dank voor deze 

wijn”, zegt Man tegen Carla. 

“Rode wijn leek mij goed te passen bij deze mooie avond met in de verte 

de lichtjes op de eilanden. Ik ben blij dat jullie mijn gebaar waarderen”, 

zegt Carla. 

“Terwijl jij de wijn uit jouw weekendtas pakte, zag ik dat jij twee boeken 

van Martin Heidegger [1] hebt meegenomen; ik herkende de 

Nederlandse versie van “Sein und Zeit” [2] – ik heb begrepen dat dit het 

belangrijkste werk van Heidegger is – en de titel van het andere boek 

kon ik niet thuisbrengen. Professor Luijpen benoemde tijdens zijn 

colleges filosofie aan de Technische Universiteit in Delft – die jij en ik 



56 | Wie ben jij 

 

 

eind jaren 70 samen hebben bijgewoond – “verwikkeld in de wereld 

zijn” als e e n van de kernthema’s in het werk van Martin Heidegger. Ben 

jij het werk van Heidegger aan het bestuderen”, vraagt Man aan het 

begin van de maaltijd aan Carla. 

“Ik heb ”Zijn en tijd” tijdens mijn studietijd in Amsterdam gelezen om 

kennis te nemen van de zienswijze van Heidegger op de mens 

verwikkeld in de wereld. Ik kon mij herinneren dat Heidegger in dit 

boek ook aandacht had besteed aan ”heel-zijn” – of in onze woorden –, 

aan het “Alomvattende Ee n”, maar hieraan had hij uit onvermogen 

weinig aandacht besteed, omdat “heel-zijn” naar zijn mening per 

definitie onbenaderbaar is. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 57 

 

 
 

[3] 



58 | Wie ben jij 

 

 

Het tweede boek met werk van Martin Heidegger – dat meer dan tien 

jaar na zijn dood is verschenen met de titel in de Engelse vertaling: 

“Contributions to Philosophy (from Enowning)” – heb ik enkele maanden 

geleden in de uitverkoop bij boekhandel Broese in Utrecht gekocht. Ik 

heb dit tweede boek gekocht omdat Heidegger in dit werk voortgaat op 

“heel-zijn” – of Alomvattende Ee n – waar hij in “Sein und Zeit” uit 

onvermogen is blijven steken”, zegt Carla. 

“Kun jij ons na het eten samenvatten wat Martin Heidegger over “heel-

zijn” heeft geschreven. Ik kan daarna als opmaat voor de Hart Su tra de 

inleidende passage van Thich Nhat Hanh bij zijn commentaar of de Hart 

Su tra [4] – met de titel “Vorm is leegte, leegte is vorm” – vertellen”, 

vraagt Narrator. 

“Na de maaltijd bij het koffiedrinken zal ik zeggen wat mij bij het 

vluchtig doornemen van beide boeken is opgevallen en bijgebleven. 

Trouwens jij hebt heerlijke overjarige Goudse kaas meegenomen die 

uitstekend smaakt bij het bruinbrood en de wijn”, zegt Carla. 

“Die heb ik gistermiddag gekregen van een oude vriend met een 

kaaswinkel nadat ik hem had helpen schoonmaken. Hij vond deze 

overjarige kaas – als gestold en geconserveerd leven – goed passen bij 

deze boottocht op dit deel van onze Odyssee. En hij heeft gelijk”, zegt 

Narrator. 

“Zal ik al koffie zetten of willen jullie nog even genieten van de wijn?”, 

vraagt Man. 

“Laten wij in deze rust zonder zuchtje wind nog even nagenieten van de 

kaas en wijn”, zegt Carla. 

Na een kwartier trekt Carla warmere kleren aan, Narrator ruimt de 

maaltijd af en Man kookt water voor de koffie en giet het water door de 

koffiefilter. Daarna geeft Man ieder een mok met koffie. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 59 

 

 

“Lekker om weer wat op te warmen met deze koffie. Zal ik nu mijn 

samenvatting – of beter mijn indrukken – van het werk van Martin 

Heidegger geven?”, zegt Carla. 

“Dat is goed. Belangrijke werken laten veel indrukken na met daarop 

weer veel verschillende interpretaties. Ik heb begrepen dat het werk van 

Heidegger ook negatieve reactie heeft uitgelokt”, zegt Man. 

“Dat klopt. Enerzijds door de positie die Martin Heidegger heeft 

ingenomen bij de opkomst van (en tijdens) het Nazi-regime en 

anderzijds door zijn overvloedige, afstandelijke – en daarbij door zijn 

precies taalgebruik op de vierkante millimeter met een afstandelijk 

engagement – visie op ons “zijn” in verschillende facetten. Zijn critici 

voelden zich allerminst verbonden met Heideggers positieve houding ten 

opzichte van het Nazi-regime en daarbij koesterden zij een ander 

engagement dan Heideggers afstandelijk beschouwend engagement dat 

volgens hen buiten het leven van alledag was geplaatst. Het is interessant 

om te weten dat Heidegger zijn boek “Sein und Zeit” in een berghut ver 

verwijderd van de stadse wereld heeft geschreven”, zegt Carla. 

[5]  



60 | Wie ben jij 

 

 

“Het is gemakkelijk om achteraf kritiek te hebben op de houding die 

mensen hebben voor en/of tijdens een bepaald regime. Het andere 

regime in Duitsland heeft het wel heel bont gemaakt, maar bijna alle 

regimes en religies hebben pikdonkere bladzijden in hun geschiedenis: 

“Die van ulieden zonder zonde is, werpe eerst den steen op hem” [6]. En, 

wij zijn nu op onze zoektocht ook ver verwijderd van de alledaagse 

stadse wereld: soms is dat nodig voor contemplatie”, zegt Man. 

“Jij bent mild in jouw oordeel. Mijn herinneringen aan “Sein und Zeit” 

van Heidegger zijn gekleurd door de rest van mijn leven en door onze 

zoektocht; ik heb dit werk ruim 30 jaar geleden voor het laatst gelezen. 

In mijn herinneringen onderscheidde Heidegger verschillende vormen 

van “zijn”. Het in de wereld zijn – “in-zijn of Insein in het Duits” – is ons 

menselijk grondvest voor “er-zijn of Dasein in het Duits”: het is het 

menselijk grondvest voor het zijn dat ikzelf ben [7]. Een mens is niet 

alleen op aarde: wij zijn bij (of Mitsein in het Duits) met de ander of met 

de dingen (Mitdasein in het Duits) om ons heen. Wij zijn bewust en 

kennend in de wereld [8] met de ander of met de dingen; dit kennen is 

verbonden met “in de wereld zijn – of Insein in het Duits” [9]. Het “er-

zijn of Dasein” krijgt in mijn hoedanigheid als mens vorm en gestalte in 

de context van “in de wereld zijn” in verhouding tot de ander en/of tot 

de dingen: hierdoor is “er-zijn of Dasein” als mijn zijn [10]. Deze 

afzonderlijke manieren van “er-zijn of Dasein” zijn mij met de metafoor 

van Indra’s Net [11] in het achterhoofd volkomen duidelijk.  

Daarbij verkent Martin Heidegger in dit deel van “Sein und Zeit” het 

verlies van “zijn” onder meer door de dood; binnen de metafoor van 

Indra’s Net speelt dit verlies van zijn geen rol, omdat het “zijn” binnen 

Indra’s Net ongrijpbaar veranderend aanwezig is in iedere parel dat het 

gehele parelspel weerspiegelt, in het gehele parelspel en in de leegte 

van het parelspel. Door zijn veranderlijkheid, ongrijpbaarheid en alom 

aanwezigheid in iedere parel, in het gehele parelspel en in de leegte, is 



Een zoektocht naar ons bestaan | 61 

 

 

het verlies van het “zijn” pas een probleem wanneer Indra’s Net stolt in 

de tijd en de verandering ophoudt, de leegte verdwijnt en het parelspel 

stil staat – vergelijkbaar met een voortdurende duisternis waarin de 

lichtjes en vuurtorens aan de horizon voor altijd stil komen te staan – 

en/of het licht (leven) verdwijnt binnen het parelspel.  

Voor zover ik weet, geeft Martin Heidegger in zijn werk “Sein und Zeit” 

een zeer beperkt antwoord op de vraag “Wie ben jij”: jij en ik zijn er (“er

-zijn” of “Dasein” in het Duits) in wederkerige relatie tot elkaar 

(Mitsein) en tot de dingen om ons heen (Mitdasein) verwikkeld in de 

wereld (Insein).  

In de tweede helft van “Sein und Zeit” stelt Martin Heidegger “heel-

zijn” (of “urspru nglichen Ganzheit” in het Duits) aan de orde; hij komt 

tot de conclusie dat “heel-zijn” per definitie het einde betekent van 

andere vormen van “zijn” in de wereld: want als er “zijn” als 

onderscheidenlijk zijnde is, dan is “heel-zijn” niet aanwezig [12]. Maar 

zodra het “heel-zijn” is bereikt, dan slaat de winst om in een algeheel 

verlies van in de wereld zijn. Als zijnde wordt “heel-zijn” nooit meer 

ervaarbaar volgens Martin Heidegger [13]. 

Tijdens ons verblijf op de eerste aanlegplaats van onze zoektocht – bij 

het Alomvattende Ee n – hebben wij ervaren dat het Alomvattende Ee n 

zich niet in woorden die bestemd zijn om te onderscheiden, laat 

vastleggen.  

Martin Heidegger blijft niet lang bij “heel-zijn” stilstaan, misschien 

omdat hij met Ludwig Wittgenstein concludeert dat: “Wovon man nicht 

sprechen kann, darüber muß man schweigen” [14]. Hij gaat verder met 

onderwerpen als tijdelijkheid, alledaagsheid en geschiedmatigheid. Dit 

is mijn herinnering aan “Sein und Zeit”, zegt Carla. 

“Een indrukwekkende en een goed te volgen samenvatting van een 

boek dat door velen als ontoegankelijk wordt gezien. Waarschijnlijk had 



62 | Wie ben jij 

 

 

Martin Heidegger – met zijn Rooms Katholieke achtergrond – moeite 

met het Alomvattende Ee n, omdat binnen het “heel-zijn” ook de 

scheiding van de mens met Katholieke Goddelijke Drie-eenheid [15] en 

daarmee het bestaan van God en van de mens wordt opgeheven: het 

bestaan van de mens valt volkomen samen met het bestaan van God. 

Vasthouden aan het denkraam van “heel-zijn” was zeker een brug te ver 

voor Martin Heidegger in zijn tijd”, zegt Man. 

 

[16] 

“Bij jouw inleiding valt het mij op dat Martin Heidegger zo dicht bij onze 

zoektocht staat en er – als een vogel in de vlucht – steeds net langs 

scheert zonder er aan te raken. Misschien ligt het aan de beperkingen 

van de taal, misschien ook wel aan de beperkingen van het menselijke 

inzicht. De Hart Su tra komt net even dichter bij het Alomvattende Ee n 

zonder de wereld van alledag te verlaten. Ik hoop dat nog tijdens onze 

boottocht te mogen tonen. Hoe gaat Martin Heidegger voort op “heel-

zijn” – of het Alomvattende Ee n – in zijn latere werk?”, zegt Narrator. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 63 

 

 

“In Contributions to Philosophy (from Enowning) – verschenen na zijn 

dood – maakt Martin Heidegger een onderscheid tussen het gewone 

“zijn of being in het Engels” in de zin van alledag, en “Zijn of be-ing” in 

de zin van het Alomvattende Ee n. Bezien vanuit afzonderlijke mensen 

en/of levende wezens, is het “Zijn” geen mens of levend wezen. Doordat 

“Zijn” geen “zijn” is – dus geen mens en/of levend wezen –, is “Zijn” 

volgens onze gebruikelijke denkwijze “het niets”. Ik weet niet of “het 

niets” van Martin Heidegger samenvalt met ons begrip “leegte” [17].  

Hij vervolgt met de stelling: “Zijn” is de basis van het “Alomvattende” (of 

“Da” in het Duits); “zijn” is de basis is van onze leefwereld van alledag 

waarin wij verwikkeld zijn [18]. Het “Zijn” overstijgt de mensen en/of de 

dingen niet, maar gaat het onderscheid tussen “zijn” verwikkeld in de 

wereld en “Zijn” te boven en gaat hiermee tegelijkertijd voorbij aan de 

mogelijkheid tot een overstijgen van het “zijn” en “Zijn” [19]. Via het 

“Alomvattende zijn” (of Da-sein in het Duits) is de mens opgenomen in 

de wereld van alledag (of Dasein in het Duits). Het “Zijn” vormt de basis 

voor ons verwikkeld zijn in de wereld [20]. Door het “zijn van 

alledag” (“zijn”) afzonderlijk te benoemen van het Alomvattende Ee n 

(“Zijn”) en tegelijkertijd beiden met elkaar te laten samenvallen, 

probeert Martin Heidegger in zijn later werk het “er-zijn” (of Dasein) te 

binden in het “heel-zijn” (of “urspru nglichen Ganzheit”). 

De denktrant van Martin Heidegger om deze binding tot stand te 

brengen komt overeen met de wijze waarop e e n en nul wederkerig tot 

elkaar in relatie staan: zonder “nul” (of leegte) kan er geen e e n (of 

Alomvattende Ee n) bestaan, omdat er zonder “nul” geen plaats is voor 

“e e n”, en zonder e e n is “nul” (of leegte) volkomen leeg van alles en 

zonder betekenis en waarde”, zegt Carla. 

“Jouw uitleg van Martin Heideggers “zijn in de wereld van alledag ” 

samen met “Zijn in het Alomvattende Ee n” toont overeenkomsten met 

de uitleg hiervan in sommige Boeddhistische boeken waarin het “Grote 



64 | Wie ben jij 

 

 

Zijn” wordt onderscheiden van het “gewone (menselijke) zijn in het 

alledaagse leven”.  

Persoonlijk vind ik dit onderscheid gekunsteld, want het leven van 

alledag is volkomen opgenomen in het “Alomvattende Ee n”: elk 

onderscheid tussen beiden, vormt meteen het eerste schisma in het 

“Alomvattende Ee n” waardoor het ophoudt te bestaan. Hetzelfde geldt 

voor “leegte” en “inhoud”: beiden vormen elkaar in de ruimte van het 

“Alomvattende Ee n”. Om de ruimte van “leegte” en “inhoud” te tonen 

binnen het “Alomvattende Ee n”, heb ik jullie uitgenodigd voor deze 

boottocht op de Wadden”, zegt Man. 

“Het zal lastig zijn jouw uitleg van “heel-zijn” en “er-zijn” in het werk 

van Martin Heidegger te verbeteren. Martin Heidegger was een man van 

zijn tijd waarin “wel” en “niet”, “nul” en “e e n en daarna alle andere 

getallen te beginnen met twee” duidelijk van elkaar zijn gescheiden; het 

overstijgen van deze vormen van onderscheid en vervolgens het voorbij 

gaan aan iedere vorm van overstijgen, beschouw ik als een geweldige 

intellectuele prestatie van Martin Heidegger in zijn tijd. In het 

“Alomvattende Ee n” is het werk van Martin Heidegger te vergelijken 

met een lichtstipje aan de horizon, zoals het lichtje van e e n van huizen 

in de ruimte van de donkere verte. In mijn denkraam is het lichtje van 

e e n van de huizen tegelijkertijd samenvallend met de donkere verte 

“e e n” en “Alomvattende Ee n”. Mijn laatste zin kan het onuitsprekelijk 

wonder hiervan niet volledig weergeven. Thich Nhat Hanh slaagt er 

volgens mij beter in om dit wonder weer te geven in de inleiding bij zijn 

commentaar of de Hart Su tra [21]. Zal ik hier verder mee gaan, of is er 

meer discussie nodig bij het werk van Martin Heidegger”, zegt Narrator. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 65 

 

 

 

[22] 

“Het werk van Martin Heidegger vraagt zeker om meer discussie: de 

bibliotheek met boeken die over Heideggers werk zijn geschreven, is bij 

lange na niet voldoende. Maar wij hebben vanavond geen tijd meer voor 

een verdere verdieping van zijn werk”, zegt Carla. 

“Mooie beeldspraak: het lichtje van e e n van de huizen. Het onderzoeken 

van dit lichtje met al het vernuft en wijsheid van de mensheid gaat 

voorbij aan de kern die Martin Heidegger – denk ik – in zijn werk heeft 

proberen te duiden. Ik ben benieuwd naar de inleiding van Thich Nhat 

Hanh”, zegt Man.  

“Zenmeester Thich Nhat Hanh begint zijn commentaar op de Hart Su tra 

met het hoofdstuk “Inter-zijn” dat volgens mij verder gaat dan “in 

wederkerige relatie tot elkaar zijn” (of “Mitsein”) bij Martin Heidegger, 

omdat de onderlinge verwevenheid volledig is en omdat bij “inter-zijn” 

de begrenzingen van de manifestaties (fenomenen) op zijn best diffuus 

en meestal alleen artificieel/imaginair – als een illusie – aanwezig zijn. 



66 | Wie ben jij 

 

 

[23] 

Het hoofdstuk “Inter-zijn” begint met het gezichtspunt van een dichter 

die duidelijk ziet dat er een wolk drijft in het papier waarop het gedicht 

door de dichter wordt geschreven; en de zon schijnt ook in het papier. 

Zonder zon is er geen regen, zonder regen kunnen de bomen niet 

groeien en zonder bomen is er geen papier voor het schrijven van het 

gedicht. Ook de houthakker van de boom en de papiermaker kijken mee 

vanaf het vel papier, zonder hen geen vel papier voor het gedicht. En 

hun ouders en voorouders kijken mee vanuit het vel, want zonder hen 

zouden de houthakker en de papiermaker niet bestaan. Kijken wij 

verder dan zitten wijzelf – de lezer en schrijver met al hun dierbaren, 

met al onze cultuur en beschaving – ook in het vel papier; zonder hen 

geen toekomstige dichtbundel en geen latere lezers van het gedicht. Je 

kunt “niets” aanwijzen dat niet op de een of andere manier met het vel 

papier is verbonden. Alles – of “heel-zijn” (of “Ganzheit” in het Duits) 

van Martin Heidegger – co-existeert met dit vel papier. Volgens Thich 



Een zoektocht naar ons bestaan | 67 

 

 

Nhat Hanh kun je niet zomaar in je eentje zijn; of je het wilt of niet, je 

moet wel co-existeren of “inter-zijn” met alles om je heen: het vel papier 

wordt gevormd door louter “niet-papier” mensen en dingen.  

 

[24] 

Carla – speciaal voor jou – Thich Nhat Hanh geeft een interessante 

invulling aan het probleem van de oorsprong. Stel nu dat je de regen, 



68 | Wie ben jij 

 

 

zonneschijn, of de houthakker wilt terugvoeren tot hun oorsprong, H₂O, 

de zon of de voorouders van de houthakker, is het papier van deze 

dichter dan nog mogelijk? Thich Nhat Hanh stelt dat het papier van de 

dichter niet zal kunnen bestaan: hoe dun het velletje ook is, het gehele 

universum zit erin.  

De Hart Su tra gaat nog een stap verder dan: 

 Martin Heidegger die stelt dat “heel-zijn” per definitie het 

“niets” of leeg is omdat er niets te onderscheiden is, en dat 

anderzijds ons “zijn” verwikkeld in de wereld vol is van “in-

zijn”, “met-zijn” en “er-zijn” en 

 Thich Nhat Hanh die in het hoofdstuk “Inter-zijn” van zijn 

commentaar op de Hart Su tra terecht aangeeft dat een 

eenvoudig vel papier hoofdzakelijk bestaat uit “niet-papier”, 

mensen en dingen, 

want de Hart Su tra stelt dat alle dingen leeg zijn. Later tijdens deze 

boottocht hoop ik met behulp van de uitspraken in de Hart Su tra het 

onderwerp “leegte” verder te mogen verkennen”, zegt Narrator.  

“De uitleg van “inter-zijn” heeft veel kenmerken van de metafoor van 

Indra’s Net, en misschien valt “inter-zijn” – zoals bedoeld door Thich 

Nhat Hanh – wel samen met deze metafoor. De aanvulling die jij 

benoemt, op het probleem van de oorsprong is slechts een deel van de 

problemen die ik hiermee heb: later op onze zoektocht misschien meer. 

Ik begin het koud te krijgen; zullen wij ons klaarmaken voor de nacht?”, 

zegt Carla. 

“Goed idee; ik heb vannacht in de auto te weinig geslapen”, zegt Man. 

“Dan houd ik de wacht. Het wordt al wat mistig: liggen wij bij hoogtij 

vannacht buiten iedere vaarroute?”, vraagt Narrator. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 69 

 

 

“De boot ligt hier stabiel en buiten iedere vaarroute. In geval van nood 

mag jij mij wakker maken”, zegt Man.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[1] Zie: http://nl.wikipedia.org/wiki/Martin_Heidegger 

[2] Zie: http://nl.wikipedia.org/wiki/Zijn_en_Tijd 

[3] Bron afbeelding: http://de.wikipedia.org/wiki/Martin_Heidegger 



70 | Wie ben jij 

 

 

[4] Zie: Thich Nhat Hanh, Vorm is leegte, leegte is vorm. Rotterdam: Asoka, 2007, p. 

15, 16 

[5] Chalet waar Martin Heidegger Sein und Zeit heeft geschreven. Bron afbeelding 

en zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Martin_Heidegger 

[6] Zie: Het Nieuwe Testament, Johannes 8:7 

[7] Zie: Heidegger, Martin, Zijn en Tijd. Nijmegen: Uitgeverij Sun, 2013, p. 80 

[8] Zie: Heidegger, Martin, Zijn en Tijd. Nijmegen: Uitgeverij Sun, 2013, p. 88 

[9] Zie: Heidegger, Martin, Zijn en Tijd. Nijmegen: Uitgeverij Sun, 2013, p. 89 

[10] Zie: Heidegger, Martin, Zijn en Tijd. Nijmegen: Uitgeverij Sun, 2013, p. 67 

[11] Zie: Origo, Jan van, Wie ben jij – een verkenning van ons bestaan – deel 1. 

Amsterdam: Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2012, p. 66 - 68 

[12] Zie: Heidegger, Martin, Zijn en Tijd. Nijmegen: Uitgeverij Sun, 2013, p. 302 

[13] Zie: Heidegger, Martin, Zijn en Tijd. Nijmegen: Uitgeverij Sun, 2013, p. 302 

[14] Zie: Wittgenstein, Ludwig, Tractatus Logico-Philosophicus. Amsterdam: 

Athenaeum- 

Polak & Van Gennip, 1976 p. 152 

[15] Zie: Origo, Jan van, Wie ben jij – een verkenning van ons bestaan – deel 1. 

Amsterdam: Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2012, p. 147 - 162 

[16] Bron afbeelding: deel van http://www.bertsgeschiedenissite.nl/

middeleeuwen/eeuw15/jan_van_eyck.htm 

[17] Zie: Heidegger, Martin, Contributions to Philosophy (from Enowning). 

Bloomington: Indiana University Press, 1999, p. 173 

[18] Zie: Heidegger, Martin, Contributions to Philosophy (from Enowning). 

Bloomington: Indiana University Press, 1999, p. 174 

[19] Zie: Heidegger, Martin, Contributions to Philosophy (from Enowning). 

Bloomington: Indiana University Press, 1999, p. 177 

[20] Zie: Heidegger, Martin, Contributions to Philosophy (from Enowning). 

Bloomington: Indiana University Press, 1999, p. 177 

[21] Zie: Thich Nhat Hanh, Vorm is leegte, leegte is vorm. Rotterdam: Asoka, 2007, 

p. 15 

[22] Bron afbeelding: http://de.wikipedia.org/wiki/Nacht 

[23] Bron afbeelding: Kwelder zone http://de.wikipedia.org/wiki/Wattenmeer_

(Nordsee) 

[24] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Papier 



Een zoektocht naar ons bestaan | 71 

 

 

M ist  Eén in heel-zijn 

 

A an het begin van de nacht houdt Narrator de wacht in mistig weer, 

terwijl Carla en Man slapen. Halverwege de nacht komt een 

zeemist op die steeds dikker wordt, zodat het zicht aan het begin van de 

morgen minder dan 20 meter is.  

Rond 7 uur maakt Narrator – zoals afgesproken – Man en Carla wakker. 

Na een korte blik naar buiten zegt Man tegen Narrator dat er de 

komende uren niet gevaren kan worden; hij stelt voor om de wacht over 

te nemen, maar Narrator wil liever overdag tijdens het zeilen slapen, 

want dan wiegt de boot zo prettig. Man vraagt om uiterlijk om 9 uur 

gewekt te worden, of eerder wanneer de mist wegtrekt. Carla en Man 

slapen weer verder. 

Rond 9 uur gaat Narrator eieren met kaas voor het ontbijt bakken. Carla 

en Man sluimeren nog, maar de geur van gebakken eieren maakt hen 

wakker. Zij staan op, wassen zich met koud water en trekken snel 

warme kleren aan. Het zicht is nog steeds slecht. 

“Het wordt weer laag water. Het heeft het geen zin om deze ochtend 

weg te varen, want wij hebben niet genoeg tijd om bij een volgende 

goede aanlegplaats te komen. Wij mogen tot het opkomen van het 

volgende hoog water van dit uitzicht genieten. Wanneer de zon straks 

doorbreekt kan het heel behaaglijk zijn. Lekker dat jij het ontbijt al hebt 

klaargemaakt”, zegt Man. 

“Lekker: gebakken eieren en koffie om mee wakker te worden. Na onze 

discussie gisteravond over het “heel-zijn” dat volgens Martin Heidegger 

per definitie leeg of “het niets” is, heb ik vannacht gedroomd over de 



72 | Wie ben jij 

 

 

wijze vrouw in het Boeddhistische vraagstuk van vorige week aan het 

einde van “Intensiteiten en associaties” [1]; zij was niet in staat de 

vraag: “Een - wat is dat?” [2] te beantwoorden. Tot vannacht dacht ik dat 

deze wijze vrouw met stomheid was geslagen, omdat de wijze leraar 

met deze vraag haar onkunde en onbegrip over “Een - wat is dat?” had 

blootgelegd.  

In mijn droom wist ik dat de wijze man en de wijze vrouw volkomen 

waren opgenomen in het “heel-zijn”; zij waren e e n – vraag en antwoord 

was e e n, spreken en zwijgen was e e n en begrip en onbegrip waren 

versmolten tot e e n – en daarmee was een antwoord onuitspreekbaar: 

het was niet nodig en niet mogelijk. Ineens had ik een groot ontzag voor 

het onvermogen van de wijze vrouw om te antwoorden. Nu, bij daglicht 

in deze mist, begint mijn inzicht in dit antwoord langzaam te vervagen, 

net alsof het oog van de cycloon verschuift en de wervelingen van de 

storm van het alledaagse leven de eenheid van het “heel-zijn” 

wegvaagt”, zegt Carla. 

“Man zou jij mij nog wat koffie willen bijschenken? Dank je. Tot voor 

kort heb ik een Boeddhistisch vraagstuk bestudeerd over “heel-zijn” en 

verscheidenheid met de titel “Een vrouw komt uit meditatie” [3]. Heel 

beknopt gaat dit vraagstuk als volgt.  

Eens, lang geleden was “heel-zijn” – of Alomvattende Ee n – aanwezig op 

een plaats waar veel Boeddha’s [4] zich hadden verzameld. Toen 

Man jus rï  – leermeester van de zeven Boeddha’s, en een uitmuntend 

bodhisattva [5]; zijn naam is afkomstig van de werkwoordkernen 

√man j dat “reinigen of helder zijn” betekent en √s rï  dat “mengen, 

verenigen, koken” betekent, waardoor zijn naam verwijst naar 

volkomen verlichting in ons aardse bestaan – aankwam, verdwenen de 

Boeddha’s naar hun oorspronkelijke verblijfplaats. Alleen een jonge 

vrouw – in diepe meditatie – bleef achter bij Shakyamuni [6] Boeddha’s 

zetel. Man jus rï  vroeg aan Boeddha: “Waarom kan een jonge vrouw nabij 



Een zoektocht naar ons bestaan | 73 

 

 

de zetel van Boeddha zijn en ik niet?”. Boeddha antwoordde: “Haal haar 

uit meditatie en vraag het haarzelf”. Wat Man jus rï  ook probeerde, hij 

was niet in staat haar uit meditatie te halen. Het Alomvattende Ee n zei 

tegen Man jus rï : “Ontelbaar vele Man jus rï ’s zijn nog niet in staat haar uit 

meditatie te halen. Ver weg voorbij meer landen dan er zandkorrels zijn 

in de wereldzeee n, leeft een leerling bodhisattva die in staat zal zijn 

haar uit deze meditatie te laten ontwaken”. Onmiddellijk verscheen 

deze leerling bodhisattva en na een knip van zijn vingers kwam de jonge 

vrouw uit haar meditatie. 

[7]  

Dit Boeddhistisch vraagstuk kent een aantal sub-vraagstukken: 

 Hoe kan Man jus rï  – een bodhisattva – de leermeester zijn van 

Boeddha’s? 

 Wat is de oorspronkelijk verblijfplaats van de Boeddha’s en 

waarom keren zij naar deze oorspronkelijke verblijfplaats terug 

op het moment dat Man jus rï  aankomt? 



74 | Wie ben jij 

 

 

 Waarom kan een jonge vrouw in de nabijheid van Shakyamuni 

Boeddha’s zetel zijn en Man jus rï  niet? 

 Waarom kan Man jus rï  – een uitmuntend bodhisattva – deze 

jonge vrouw niet uit meditatie halen, terwijl een beginnend 

bodhisattva dit met een vingerknip gedaan krijgt? 

Een Zenmeester [8] geeft een toelichting op de vraag hoe Man jus rï  als 

bodhisattva de leermeester van Boeddha’s kan zijn. Dit is mogelijk 

omdat Man jus rï  symbool staat voor prajn a  of de wijsheid van het “heel-

zijn” – ook wel de complete leegte of de volledige gelijkheid genoemd, 

waaruit alles wordt geboren en waarnaar alles terugkeert – die de 

alledaagse en metafysische wereld overstijgt. Dit “heel-zijn” is niets 

anders dan wordt gerealiseerd in de verlichting van alle Boeddha’s. 

Hierdoor wordt Man jus rï  de leermeester van de Boeddha’s genoemd: in 

de leefwereld van Man jus rï  is er geen subject en geen object, geen 

opstaan en geen gaan zitten, geen opgaan in meditatie en geen uit 

meditatie komen. De leerling bodhisattva staat symbool voor het 

wereldse onderscheid: in zijn wereld kunnen wij vrijelijk opstaan en 

gaan zitten, opgaan in meditatie en uit meditatie komen.  

Deze Zenmeester vervolgt zijn toelichting:  

Alles in de wereld heeft twee aspecten van “heel-zijn”: een essentieel 

aspect uit het “heel-zijn” en een fenomenaal aspect. Op grond van het 

essentie le aspect is alles leeg: het heeft geen vorm, geen kleur, geen 

afmetingen, geen oppervlak. Hiermee is alles gelijk. Op grond van het 

fenomenale aspect heeft alles een vorm, een kleur, een afmeting en een 

oppervlak. Hiermee is alles uniek en compleet verschillend. Wij 

menselijke wezens hebben beide aspecten: een essentie le 

verschijningsvorm en een fenomenale verschijningsvorm. Onze 

volkomen gelijkheid en onze volkomen verschillen zijn twee aspecten 

van e e n “zijn”. Intrinsiek zijn beide aspecten e e n en hetzelfde van ons 

“heel-zijn”. Hierdoor kunnen wij zeggen dat alles een vorm heeft en 



Een zoektocht naar ons bestaan | 75 

 

 

tegelijkertijd geen vorm heeft, en op dezelfde manier zetten wij geen 

stap wanneer wij lopen en midden in de hectiek van een stad zijn wij de 

kern van een diepe stilte. Het volledige begrip van dit Boeddhistisch 

vraagstuk komt voort uit een volledig begrip van het samengaan van de 

essentie le – of lege – verschijningsvorm met alle fenomenale 

verschijningsvormen binnen het “Alomvattende Ee n”. 

Deze Zenmeester geeft als toelichting op de vraag waarom de 

beginnende bodhisattva de jonge vrouw kan laten ontwaken uit haar 

meditatie terwijl Man jus rï  hiertoe niet instaat is: 

Man jus rï  en de beginnende bodhisattva hebben beiden vrijheid tot 

handelen binnen hun mogelijkheden. Man jus rï  is vrij om de jonge 

vrouw niet uit haar meditatie te laten opstaan en de beginnende 

bodhisattva is vrij om haar te laten opstaan, net zoals een paard vrij is 

om te galopperen en een slang vrij is om over de grond te kruipen en 

vrij is om niet te gaan galopperen. Het niet kunnen galopperen van een 

slang is een elegante manier om invulling te geven aan deze vrijheid. 

Het paard en de slang hebben gemeen dat zij beiden de mogelijkheid en 

vrijheid hebben om invulling te geven aan hun kern van diepe stilte of 

beter gezegd aan hun “heel-zijn” binnen hun “Alomvattende Ee n”; zo 

zijn Man jus rï  en de beginnende bodhisattva in hun “heel-zijn” in 

volkomen onderlinge verbondenheid met alle verschijningsvormen 

volledig vrij om hun Dharma [9] en hun onveranderlijk heel-zijn[10] te 

weerspiegelen binnen Indra’s Net.  

Dit vraagstuk met de toelichting van de Zenmeester is een goede 

opmaat voor de verdere verkenning van leegte en voor een nadere 

bestudering van de Hart Su tra”, zegt Narrator. 

“Dit vraagstuk en de toelichting geven woorden aan mijn gevoelens van 

e e n-zijn in mijn droom die ik had naar aanleiding van onze discussie 

van gisteravond over “heel-zijn” en het Alomvattende Ee n”, zegt Carla. 



76 | Wie ben jij 

 

 

“Ik zoek – na al mijn jaren waarin ik mij verdiept heb in meditatie – nog 

steeds naar een evenwicht tussen de stilte van meditatie en de hectiek 

van het leven van alledag. De vrijheid tot “zijn” binnen beide 

leefwerelden heb ik binnen mijn mogelijkheden en beperkingen 

verkend. In de afzonderlijk werelden van meditatie en het leven van 

alledag ben ik thuis en daarbij ervaar ik regelmatig een “heel-zijn”, maar 

ik ken geen volledige integratie van beide afzonderlijke leefwerelden in 

mijn leven; misschien is deze integratie mij niet gegeven binnen mijn 

mogelijkheden en beperkingen, of misschien is deze integratie binnen 

een menselijk leven niet mogelijk. Dit vraagstuk gaat over deze 

integratie die ik probeer te bereiken.  

De Zenmeester die deze toelichting geeft, gebruikt het woord Sama dhi 

voor meditatie. Weet jij de oorsprong en de betekenis van het woord 

Sama dhi in het Sanskriet?”, zegt Man. 

“De mist trekt nog niet op; zullen wij nieuwe koffie zetten?”, vraagt 

Narrator. 

“Ik zet wel even koffie, dan kunnen jullie verder praten”, zegt Carla. 

“Meditatie is een goede vertaling van Sama dhi. In het Sanskriet is het 

woord Sama dhi samengesteld uit: 

 “sam” dat “samen, met, in verbinding met, onderling 

verbonden, intens, volledig en/of compleet” betekent,  

 “a ” dat “achterwaarts, terug, een richting aangevend en ook wel 

compassie en/of instemming” betekent en 

 “dhi” dat als een zwakke vorm van “dha ” – dat “plaatsen, 

brengen, helpen, schenken, voortbrengen, veroorzaken” 

betekent – de betekenis heeft van “verheugen, voeden, 

verzadigen, volbrengen” [11].  



Een zoektocht naar ons bestaan | 77 

 

 

Mijn vader zei dat “dhi” ook naar “de ander” in samenhang met het 

Alomvattende Ee n verwijst. Recent tijdens het bestuderen van dit 

Boeddhistisch vraagstuk zag ik in een woordenboek “vergaarbak” [12] 

als betekenis voor “dhi”, waarbij ik meteen aan de uitleg van mijn vader 

dacht in de betekenis van: “alle afzonderlijke vervliegende 

verschijningsvormen in samenhang met het “heel-zijn” binnen het 

Alomvattende Ee n”. 

 [13] 



78 | Wie ben jij 

 

 

Ik ruik de koffie. De bonen komen helemaal uit Kenya; het land van mijn 

moeder en van mijn jeugd”, zegt Narrator. 

“Wij waren van plan om tijdens deze boottocht de Hart Su tra woordelijk 

te gaan vertalen; ik denk dat het niet gaat lukken: laten wij dit op een 

later tijdstip – wanneer het beter uitkomt – gaan doen. Ik stel voor om ons 

deze dagen te beperken tot een bespreking van de Su tra”, zegt Man. 

“Goed idee. Zal ik koffie inschenken: de mist houdt nog wel even aan”, 

zegt Carla. 

“Graag, dan word ik na een nacht waken weer warm en blijf ik nog even 

wakker door de koffie. Als ik mij goed herinner, heeft de lange versie van 

Hart Su tra de volgende opbouw:  

 

 Inleiding, 

 Vraag en antwoord, 

 Vorm is leegte en leegte is vorm, 

 De negaties en verlichting, 

 De mantra “Tadyathā, gate, gate, pāragate, pārasaṃgate, bodhi 

svāhā” en 

 Het nawoord. 

 

In de korte versie ontbreekt de inleiding, de vraag en het nawoord.  

Ik kan mij niet aan de indruk onttrekking dat de inleiding pas in een later 

stadium aan de Hart Su tra is toegevoegd, om deze Su tra – qua vorm – aan 

te passen aan de vele andere Su tra’s en om de oorsprong van deze Su tra 

te herleiden naar de beginfase van het Boeddhisme. Voor mij zou de 

inleiding van deze Su tra beperkt kunnen blijven tot “aldus” of “evam ”[14] 

in het Sanskriet, want hiermee is de herleiding naar de oorsprong en naar 

de manifestatie van alle verschijningsvormen volkomen. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 79 

 

 

Na de inleiding luidt de vraag, zeer beknopt weergegeven: “Hoe moeten 

mensenkinderen de perfecte wijsheid – of in het Sanskriet: 

“prajñāpāramitā – verwezenlijken?” 

Het antwoord – en daarmee het begin van de Hart Su tra in de korte 

versie – is:  

“Zij moeten inzien dat de vijf skanda’s [15] – volgens de Boeddhistische 

leer “vorm, gevoel, perceptie, gedachten en bewustzijn” en op onze 

zoektocht “feiten en logica, intensiteiten en associaties, leegte, 

verandering en onderlinge verbondenheid” – in wezen leeg zijn.” 

Een commentator[16] geeft de volgende toelichting bij dit “in wezen 

leeg zijn”. Er zijn vijf vormen van “leeg zijn”: 

 Leegte van dat niet eerder heeft bestaan, zoals de zeiltocht die 

wij vanochtend in deze mist niet kunnen maken; 

 Leegte van dat niet (meer) bestaat nadat het is vernietigd, 

bijvoorbeeld geschifte slagroom die nooit meer kan worden 

veranderd in goede slagroom; 

 Leegte van het volkomen niet bestaan, zoals delen door nul 

met een vaststaande eindige uitkomst [17]; 

 Leegte van een niet bestaan in de ander, bijvoorbeeld een 

hond kan niet in een kat bestaan; 

 Leegte van enig onderscheid, zoals in het “heel-zijn” volgens 

Martin Heidegger in “Sein und Zeit”. 

Volgens deze commentator wordt in de Hart Su tra gedoeld op de laatste 

vorm van “leeg zijn”: de vijf skanda’s zijn leeg van enig onderscheid en 

dus leeg van enig inherent bestaan [18]. Een andere commentator 

noemt als voorbeeld van “leegte van enig inherent bestaan” een 

steenmannetje in de bergen die van afstand wordt aangezien voor een 

mens [19]. 



80 | Wie ben jij 

 

 

[20] 



Een zoektocht naar ons bestaan | 81 

 

 

Na mijn opleiding tot architect heb ik altijd veel aandacht gehad voor de 

beleving van vrije ruimte en daarmee voor leegte en de begrenzing van 

de ruimte.  

[21] 

De leegte van de vijf skanda’s overstijgt de leegte van de vrije ruimten 

en de leegte tot invulling van deze vrijheid. De leegte van de vijf 

skanda’s is tegelijkertijd onnoembaar – omdat er binnen “heel-zijn” 

niets te noemen valt – en noembaar omdat het “heel-zijn” de vier 

anderen vormen van leegte bevat en daarbij tevens alle mogelijke 

verschijningsvormen die bij nadere beschouwing illusies blijken te zijn, 

zoals bijvoorbeeld steenmannetjes die op afstand worden aangezien 

voor mensen.  

Het is al wat lichter is geworden, maar het zicht is nog te slecht. 

Vanmorgen kunnen wij het varen vergeten”, zegt Man. 



82 | Wie ben jij 

 

 

“Heel interessante manier om te belichten dat op onze zoektocht de vijf 

gangbare werkelijkheden – “feiten en logica, intensiteiten en 

associaties, leegte, verandering en onderlinge verbondenheid” – in 

wezen leeg zijn en daarmee als verschijningsvormen – of illusies – 

ondeelbaar en tegelijkertijd als illusies onderscheidend zijn opgenomen 

in het “heel-zijn”. Ik heb ergens gelezen dat het leven een droom is; 

volgens de Hart Su tra is het een droom opgenomen – of misschien wel 

deels gesuperponeerd [22] – binnen de leegte van het “heel-zijn””, zegt 

Carla. 

“Hoewel ik ’s-nachts nog altijd weinig slaap – omdat herinnering aan 

mijn wandaden in het verleden mij in het donker blijven achtervolgen – 

heeft een kort gedicht van Ryo kan mij vele jaren vergezeld op mijn 

reizen:  

Al slaap ik altijd  

op mijn reizen, elke nacht  

op een andere plaats,  

de droom die ik altijd droom 

brengt mij naar mijn eigen huis. 

 

- Ryo kan [23] 

 

Dit korte gedicht gaf mij troost, berusting en verbondenheid tijdens 

mijn zwervend bestaan in Europa; en tegelijkertijd verbond het mij 

weer met het zwervend bestaan in mijn jeugd met mijn moeder die als 

Masaï  nomade rondtrok met haar kleine kudde in Noord Kenia samen 

met mijn broers en zussen waarbij het altijd een feest was als wij mijn 

vader ontmoetten op zijn trektochten als verhalenverteller. 

De laatste jaren – in mijn leven als bhiks u [24] – draag ik dit gedicht nog 

altijd in een licht gewijzigde vorm met mij mee: 



Een zoektocht naar ons bestaan | 83 

 

 

Al slaap ik altijd  

op mijn reizen, elke nacht 

op een andere plaats,  

in de droom die ik steeds droom 

ben ik in mijn eigen huis 

 

- Ryo kan [23] 

 

De duiding van “mijn eigen huis” heeft zich uitgebreid naar het 

“Alomvattende Ee n” of het “heel-zijn” volgens Martin Heidegger en “de 

droom” is verschoven van de nachtelijke droom naar “het alledaagse 

leven” inclusief mijn nachtelijke visioenen over mijn wandaden. 

Na mijn nachtwake ga ik nu een dutje doen tot aan de lunch”, zegt 

Narrator.  

“Natuurlijk. Slaap lekker. Met de lunch maken wij jou wakker. Wij letten 

op de boot en hopen dat de mist wegtrekt”, zegt Carla. 

“Ik denk dat de mist rond de lunch is verdwenen. Wij kunnen dan een 

wandeling maken op het droge wad, om halverwege de middag weer 

weg te varen”, zegt Man.  

 

 

 

 

 

 



84 | Wie ben jij 

 

 

[1] Zie: Origo, Jan van, Wie ben jij – een verkenning van ons bestaan – deel 2.1 – 

Feiten en Logica. Amsterdam: Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2014, p. 134 - 135 

[2] Caplow, Florence & Moon, Susan, edt. The hidden lamp – Stories from twenty-five 

Centuries of Awakened Women. Boston: Wisdom Publications, 6457, p. 77 

[3] Zie: Shibayama, Zenkei, The Gateless Barrier, Zen Comments on the Mumonkan. 

Boston: Shambhala, 2000, p. 293 – 298 en Yamada Ko un Roshi, Gateless Gate 

(Mumonkan). Tucson: The University of Arizona Press, 1990, 199 – 203   

[4] De naam Boeddha is in het Sanskriet samengesteld uit het zelfstandig 

naamwoord “bud” dat “knop, begin” betekent – vergelijkbaar met het Engelse 

woord “bud” in rosebud uit de film “Citizen Kane” van Orson Wells – en de 

werkwoordkern “dha” dat “plaatsen, verlenen, schenken” als betekenis heeft. Bron: 

elektronische versie van het woordenboek Monier-Williams – MWDDS V1.5 Beta 

[5] Het woord bodhisattva bestaat uit de twee woorden “bodhi” en “sattva” die in 

het Sanskriet resp. “perfecte kennis, wijsheid” en “zijn, bewustzijn, levend wezen” 

betekenen. De school van het Maha ya na Boeddhisme kent het bodhisattva ideaal. 

Volgens dit ideaal zal een mens die op het punt van verlichting staat – bodhisattva 

genoemd – , hiervan afzien tot het moment dat het gehele universum en ieder stofje 

ook in staat is de verlichting te betreden. In de tussentijd doet de bodhisattva er 

alles aan om alles en iedereen voor te bereiden op de verlichting. Zie ook: http://

en.wikipedia.org/wiki/Bodhisattva 

[6] Shakyamuni is samengesteld uit “s akya” dat “mogelijk of instaat tot” en “muni” 

dat “ziener of wijze” betekent. 

[7] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Meditation 

[8] Yamada Ko un Roshi, Gateless Gate (Mumonkan). Tucson: The University of 

Arizona Press, 1990, p. 201 - 202 

[9] Zie voor een uitleg van Dharma: Origo, Jan van, Wie ben jij – een verkenning van 

ons bestaan – deel 2.1 – Feiten en Logica. Amsterdam: Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 

2014, p. 34 e.v. 

[10] Zie voor het tweede deel van deze zin ook: Shibayama, Zenkei, The Gateless 

Barrier, Zen Comments on the Mumonkan. Boston: Shambhala, 2000, p. 298 

[11] Bron: elektronische versie van het woordenboek Monier-Williams – MWDDS 

V1.5 Beta 

[12] Bron: elektronische versie van het woordenboek Monier-Williams – MWDDS 

V1.5 Beta 

[13] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Samadhi 



Een zoektocht naar ons bestaan | 85 

 

 

[14] In Sanskriet bestaat het woord “evam ” uit de werkwoordkern “√e” dat 

“naderen, bereiken, nader komen” en het zelfstandig naamwoord “va” dat “wind, 

oceaan, water, stroom, gaan” betekent. Bron: electronische versie van het 

woordenboek Monier-Williams – MWDDS V1.5 Beta 

Zie: Lopez, Donald S. - The Heart Sutra explained Delhi: Sri Satguru Publications, 

1990 p. 34: “The commentary Vajrapāņi has high praise for the word evaṃ (thus), the 

word whereby sūtras begin. Those four letters are the source of the 84.000 doctrines 

taught by the Buddha and are the basis of all marvels.” 

Zie ook: Red Pine (Bill Porter) – The Diamond Sutra 2001 p 85-42: “Commentaries 

have written volumes on the profundity of evaṃ (thus). Does it mean “like so”, or does 

it mean “just so”? And what is the difference? Is this sutra the finger that points to the 

moon, or is it the moon itself?” 

Zie ook: Holstein, Alexander. Pointing at the Moon. Rutland: Charles E. Tuttle 

Company, 1993 p 49: “Voor de verlichte geest van een Zenmeester is er mogelijk 

geen verschil tussen de vinger die naar de maan wijst en de maan, zoals er op gelijke 

wijze ook geen verschil is tussen de golven en de oceaan.” 

[15] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Skandha ; en zie ook voor een korte 

inleiding: Origo, Jan van, Wie ben jij – een verkenning van ons bestaan – deel 1. 

Amsterdam: Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2012, p. 172 - 174 

[16] De naam van deze commentator is Pras a strasena. Bron: Lopez, Donald S. - The 

Heart Sutra explained Delhi: Sri Satguru Publications, 1990 p. 53 

[17] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Division_by_zero 

[18] De Hart Su tra in het Sanskriet gebruikt het woord “svabha vashu nya” voor “in 

wezen leeg zijn”. Het woord svabha vashu nya is samengesteld uit “sva” dat “zelf” 

betekent, “bha va” dat “zijn” betekent en shu nya” dat “leeg” betekent met verwijzing 

naar het “heel-zijn” van Martin Heidegger.  

[19] Zie ook: Leben, Man, Narrator Na ra yana – Een weg, Een biografie. Amsterdam: 

Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2013, p. 54 

[20] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Steenmannetje 

[21] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Glass_House 

[22] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Superposition_principle 

[23] Uit: Tooren, J. van, Tanka – het lied van Japan. Amsterdam: Meulenhoff, 1983, p. 

170; de tweede versie is licht aangepast. 

[24] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Bhikkhu 



86 | Wie ben jij 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Een zoektocht naar ons bestaan | 87 

 

 

V orm is leegte en leegte is vorm  

Golvenspel binnen “heel-zijn” 

 

R ond half e e n in de middag trekt de mist langzaam weg. Carla maakt 

Narrator wakker en zegt dat Man en zij zo meteen de lunch gaan 

klaarmaken. Man stelt voor om een warme lunch te bereiden, zodat       

’s-avonds in het donker bij het volgende aanlegpunt een eenvoudige 

maaltijd kan volstaan.  

Wanneer Narrator zich heeft opgefrist, is het warme middagmaal klaar. 

“Een eenvoudig maar voedzaam maal. Ik hoop dat het mag smaken”, 

zegt Man. 

“Eet smakelijk”, zeggen Carla en Narrator. 

“Ik denk dat wij bij het opkomen van het hoogtij voldoende zicht 

hebben om te kunnen wegvaren”, zegt Man. 

“Dat zou mooi zijn, want dan kan ik tegen het einde van de middag nog 

een dutje doen bij het schommelen van de boot”, zegt Narrator. 

“Nu wij het hebben over het schommelen van de boot; enkele minuten 

geleden zag ik enkele eenden op de plas water naast de boot voorbij 

drijven. Bij het zien van het golvenspel – door het trappelen van hun 

poten – in het kielzog van deze eenden, dacht ik aan ons gesprek 

vanmorgen over ons leven als een droom gesuperponeerd binnen het 

“heel-zijn”. Het golvend wateroppervlak is een metafoor voor heel-zijn 

(in de vorm van water), met daarbinnen het golvenspel in het 

wateroppervlak (ons leven als een droom) als superpositie”, zegt Carla. 



88 | Wie ben jij 

 

 

[1] 

“Een mooi voorbeeld van het samengaan van heel-zijn met de 

wervelende verschijningsvormen van alledag”, zegt Man. 

“Nu wij het er toch over hebben, zou jij mij nog wat water willen 

bijschenken?”, vraagt Narrator aan Man. 

“Alsjeblieft”, zegt Man. 

“Volgens mij zijn wij nu aangekomen bij de kern van het tweede deel 

van onze zoektocht naar “Wie ben jij”. Heel-zijn en “jij” in de 

verschijningsvorm van alledag vallen samen binnen het 

onuitsprekelijke alomvattende “heel-zijn”, waarbij wij – de ander en ik 

in onze alledaagse verschijningsvormen – als een droom zijn 

gesuperponeerd binnen het “heel-zijn”. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 89 

 

 

Hierbij moet ik denken aan een radio signaal – gesuperponeerd op een 

draaggolf – dat als e e n signaal wordt verzonden door de ruimte. Zonder 

draaggolf geen overdracht van een radiosignaal, zonder ruimte geen 

overdracht van het signaal: zij zijn wederkerig met elkaar verbonden en 

van elkaar afhankelijk in de ruimte. 

 

 

[2]  

Ik kom weer terug op de vraag: “Eén - wat is dat?” gesteld aan de wijze 

vrouw in het Boeddhistische vraagstuk, waarop zij niet in staat was te 

antwoorden. Zoals een golf (als verschijningsvorm) en de oceaan (als  



90 | Wie ben jij 

 

 

“heel-zijn”) onlosmakelijk op elkaar zijn gesuperponeerd, is het niet 

kunnen antwoorden van deze wijze vrouw ook gesuperponeerd binnen 

“heel-zijn”, of zijn zij volledig opgenomen in het “heel-zijn”?, vraagt 

Carla aan Narrator. 

“Beiden: 

Nacht kust de sterren 

En laat de golven wiegen, 

Binnen het heelal. 

De droom der dromen geheel 

Antwoord op: “Eén – wat is Dat” 

 

En: 

Antwoord in stilte 

Op de vraag: “Eén – wat is Dat”; 

Heel-zijn in alles 

 

En beiden tezamen in een haiku: 

 

In Eén ademtocht 

Vorm – leegte, en leegte – vorm 

Verenigd in Al 

 

Hiermee zijn wij volgens een commentator [3] bij de kern van de Hart 

Su tra gekomen en deze kern van de Su tra luidt: 

“Hier, vorm is leegte en leegte is vorm. 

Leegte is niet anders dan vorm; vorm is niet anders dan leegte”. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 91 

 

 

Of in het Sanskriet: 

 

iha rūpaṃ śūnyata śūnyataiva rūpam 

rūpānna pṛthak śūnyatā śūnyatāyā na pṛthagrūpaṃ 

 

waarin we een aantal keren het woord “s u nyata ”[4] voor “leegte” – in 

alle betekenissen – tegenkomen. De andere kernwoorden zijn: 

 “iha” wordt meestal vertaald met “hier, in deze wereld, op deze 

plaats”. Dit bijwoord is samengesteld uit “i” dat “compassie” 

betekent en “ha” dat onder meer “meditatie, kennis, de maan, 

wegnemen, verlaten, en als laatste letter van het alfabet ook 

wel laatste ademtocht of doden” betekent. Het woord “iha” 

heeft hiermee tegelijkertijd de betekenissen van “met 

compassie wegnemen van illusies” en “meditatie en/of 

verlichting in deze wereld”. 

 “ru pam ” – de accusativus van het woord “ru pa” – dat meestal 

vertaald wordt met “vorm” en daarbij ook de betekenissen 

heeft van: “droomachtige verschijning, innerlijke natuur, 

imago, sierlijke vorm en symptoom”. Het woord “ru pa” is 

afkomstig van de werkwoordkern √ru p dat “vormen, 

uitdrukken” en daarbij ook “verschijnen” en “zichzelf tonen” 

betekent. Mijn vader zei dat “zichzelf tonen” het verwezenlijken 

van het Alomvattende Ee n of het “heel-zijn” is. 

 “na pr thak” dat meestal wordt vertaald met “niet zonder” of 

“niet gescheiden van”. [5] 

Volgens de kern van de Hart Su tra zijn niet alleen ons dagelijks leven en 

de verschijningsvormen leeg, maar ook “de verwezenlijking van het 

Alomvattende Ee n (en daarmee het “heel-zijn”)” is leeg”, zegt Narrator. 



92 | Wie ben jij 

 

 

“In de Hart Su tra wordt een aantal keren uitleg gegeven aan Sha riputra, 

bijvoorbeeld: “Dus Shāriputra, alle Dharma’s zijn leeg zonder 

eigenschappen, niet ontstaan, niet verdwenen, noch smetteloos, noch 

vervuilt, noch volledig en ongevuld”. Wat is de betekenis van de naam 

Sha riputra?”, vraagt Carla aan Narrator. 

“De naam Sha riputra is samengesteld uit “Sha r” dat in het Sanskriet 

“wind, pijl en verwonden” betekent en “putra” dat “kind” betekent [6]. 

Hiermee wordt met de naam Sha riputra verwezen naar “kind van de 

wind” – alom vluchtig en voortdurend aanwezig – en daarbij “kind 

bestemd om de illusies weg te nemen (pijlsnel in e e n zucht)”. Door deze 

bestemming staat Sha riputra in een aantal Maha ya na teksten met een 

been in het “heel-zijn” en met het andere been in “de alledaagse wereld 

van fenomenen”; door deze dubbelrol is Sha riputra een ideaal persoon 

om te handelen in het “Alomvattende Ee n” en binnen “de waan van 

alledag” als onderdeel van “heel-zijn”. Sha riputra [7] is een van de 

belangrijkste leerlingen van Shakyamuni Boeddha. Volgens 

Boeddhisten is Shakyamuni Boeddha de historische persoon Siddha rta 

Gautama na zijn volkomen verlichting”, zegt Narrator. 

“Jouw uitleg over de kern van de Hart Su tra doet mij denken aan de 

naam JHWH voor God in de Tanach [8] (en in het Oude Testament van 

het Christendom) die “Eeuwig” of “Altijd” betekent en ook kan worden 

opgevat als de Hebreeuwse werkwoordvorm הוא” ” of “is” van het 

werkwoord “zijn”. Meestal wordt הוא” ” vertaald met “Hij die is”, maar 

oorspronkelijk is betekenis alleen “is” zonder verdere duiding. Veel 

religies vallen bij het duiden van hun kern terug op het “onnoembare 

zijn” : bijvoorbeeld in Hebreee n 7:3 met “Zonder vader, zonder moeder, 

zonder geslachtsrekening, noch beginsel der dagen, noch einde des levens 

hebbende ” voor de Messias. Maar meteen na het duiden van het 

“onnoembare zijn” gaan de religies over tot het duiden van dit 

“onnoembare zijn” binnen de waan van alledag om daarmee de unieke 



Een zoektocht naar ons bestaan | 93 

 

 

plaats van de volgelingen veilig te stellen binnen het “heel-zijn” in 

relatie tot het “onnoembare zijn” ,zegt Man. 

“Zo ook de Hart Su tra. Na de kern: “Vorm is leegte en leegte is vorm. 

Leegte is niet anders dan vorm; vorm is niet anders dan leegte” begint de 

Hart Su tra langzaam weer te draaien als een cycloon, want hierna 

wordt nogmaals gesteld dat naast vorm ook de vier overige skanda’s 

leeg zijn: “Op de zelfde manier zijn gevoel, perceptie, gedachten en 

bewustzijn leeg.” Daarna meldt de Su tra dat alle vormen van zelf/Zelf 

leeg zijn zonder inhoud:  

“Dus [9] alle Dharma’s [10] zijn leeg zonder eigenschappen, niet 

ontstaan, niet verdwenen, noch smetteloos, noch vervuilt, noch volledig 

en ongevuld”.  

Ik kan dit alleen lezen als: alle Dharma’s zijn  – via “leegte is vorm”  – 

volkomen opgenomen in het Alomvattende Ee n of in het onnoembare 

en ondeelbare “heel-zijn” van Martin Heidegger”. 

En de Su tra gaat verder met een groot aantal negaties:  

“Daarom is er in leegte geen vorm, geen gevoel, geen perceptie, geen 

geheugen, geen bewustzijn, noch oog, noch oor, noch neus, noch tong, 

noch lichaam, noch geest, noch gedaante, noch geluid, noch reuk, noch 

smaak, noch gevoel, noch sporen van perceptie van oog naar conceptueel 

bewustzijn, noch oorzakelijk verband van onwetendheid naar ouderdom 

en dood, en geen einde van oorzakelijk verband van onwetendheid naar 

ouderdom en dood, noch lijden, noch leniging, geen weg, geen kennis, 

geen verworvenheid en geen niet-verworvenheid.” 

Met deze negaties begint de Su tra na “Vorm  – leegte en leegte  – vorm” 

langzaam weer volkomen vorm (en leegte) te krijgen  – als een foto in 

een ontwikkelbad  – binnen het Alomvattende Ee n.  



94 | Wie ben jij 

 

 

[11] 

Ah, eindelijk de zon, nog even en de mist gaat verdwijnen. Met wat 

geluk kunnen wij dadelijk weer om ons heen kijken. Wanneer wilde jij 

wegvaren?”, vraagt Narrator aan Man. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 95 

 

 

“Ik stel voor om met opkomend hoog water zo rond drie uur het anker 

te lichten en weer de terugtocht naar Lauwersoog te beginnen. Door de 

mist hebben wij vanmorgen het laatste stuk van onze tocht naar 

Vlieland niet kunnen afleggen. Wanneer wij vanmiddag dit deel zouden 

varen, dan lopen wij – volgens de weersverwachting – kans om over 

twee dagen in slecht weer terecht te komen: het lijkt mij beter om dit te 

vermijden. Nu kunnen wij voor de weersverandering in de jachthaven 

aankomen. Ik kan de boot dan op tijd klaar hebben voor de overdracht 

aan mijn vriend”, zegt Man.  

“Ik heb zoveel gesproken dat ik te weinig heb gegeten. Kun jij mij het 

brood en de kaas aangeven?”, vraagt Narrator aan Carla. 

“Alsjeblieft. Zijn brood en kaas ook leeg volgens de Hart Su tra? Ik denk 

dat ik het antwoord weet, maar wat vind jij?”, vraagt Carla.  

“Zij zijn geen permanente – op zichzelf staande – verschijningsvormen: 

zij zijn ontstaan door het bakken van het brood en door het rijpen van 

de kaas en zij zullen tijdens de spijsvertering in een andere vorm 

overgaan. Ook wanneer zij niet worden gegeten, bederven zij binnen 

korte tijd. Ook het algemeen aanvaarde idee van “brood” en “kaas” zijn 

geen permanente – op zichzelf – staande verschijningsvormen: zij 

krijgen betekenis en waarde binnen een mensensamenleving, zij zijn 

een keer in de loop der geschiedenis ontstaan, zij veranderen en zullen 

ook een keer weer verdwijnen. Op deze manier zijn brood en kaas 

tegelijkertijd vorm e n leegte binnen ons mensenleven. Daarnaast geven 

zij vorm e n leegte aan ons leven binnen ons “heel-zijn”. 

Herakleitos heeft volgens overleveringen gezegd:  

"πά ντά χωρεῖ  κάῖ  οὐ δε ν με νεῖ" κάῖ  "δῖ ς ε ς το ν άὐ το ν ποτάμο ν οὐ κ ά ν 

ε μβάῖ ης" [12] 

of zeer vrij vertaald:  



96 | Wie ben jij 

 

 

“Alles stroomt en niets is bestendig, en wij kunnen niet twee keer in 

hetzelfde tij verblijven”. 

Net als onze boottocht hier op het wad: alles verandert voortdurend van 

vorm, en geen vorm is bestendig. De mist die ons zonet nog volledig 

omhulde, is verdwenen. Dit doet mij denken aan een kort gedicht aan 

het einde van een Boeddhistisch vraagstuk: ik heb hiervan een haiku 

gemaakt:  

Zon schijnt aan de hemel 

na verdwijnen van de mist 

helder als altijd 

 

Hoewel wij “verandering” pas op het volgende deel van onze zoektocht 

zullen beschouwen, stel ik nu toch de vraag: Is de voortdurende 

verandering binnen het “heel-zijn” ook leeg?  

Deze vraag is belangrijk omdat de Maha bha rata aan de ene kant stelt 

dat alles – zelfs de goden – en misschien ook het “heel-zijn” is gebonden 

aan dharma [13], maar volgens de Hart Su tra zijn ook de dharma’s leeg 

en tegelijkertijd opgenomen in het “heel-zijn”. Is het “heel-zijn” ook 

leeg?”, vraagt Man aan Carla en Narrator. 

“Vanuit “feiten en logica” is er geen antwoord mogelijk volgens de twee 

onvolledigheidsstellingen [14] van Kurt Go del [15]. Kort samengevat – 

en gericht op de vraag “Is heel-zijn ook leeg” – luiden deze twee 

stellingen: 

 Als een systeem – “heel-zijn” of kenbaar groot – consistent (of 

leeg) is, dan kan het systeem niet volledig zijn en 

 De consistentie van de axioma’s zoals “Is “heel-zijn” ook leeg” 

kan niet vanuit het eigen systeem – “heel-zijn” of oneindigheid – 

worden bewezen. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 97 

 

 

Ik kom tot deze conclusie doordat “heel-zijn” zo onkenbaar groot is, dat 

er altijd nog wel iets bij kan. Ik denk dat “heel-zijn” oneindig groot is, 

omdat wiskunde het begrip “oneindigheid” zeer eenvoudig toestaat, 

maar ik kan niet aantonen dat “heel-zijn” oneindig is, omdat het door 

ondeelbaarheid per definitie onkenbaar en onvergelijkbaar is in 

omvang. 

Vanuit de metafysica denk ik dat “heel-zijn” per definitie geen 

onderscheid kent en dus ondeelbaar is; hierdoor is “heel-zijn” leeg van 

ieder onderscheid en begrip, want er is niets om te begrijpen of vast te 

pakken. Met deze definitie heb ik – zoals met alle uitgangspunten – 

moeite, want deze definitie is – zoals elke eerste aanname – discutabel.  

Daarnaast zijn er natuurlijk de verschillende verschijningsvormen die 

gesuperponeerd binnen “heel-zijn” – denk aan foto’s uit een 

ontwikkelbad – als tijdelijke verschijningsvormen ontstaan. Deze 

fenomenen zijn even ree el als wanneer ik jou in jouw arm knijp en even 

vluchtig, leeg en ree el – als vorm is leegte en leegte is vorm – binnen de 

metafoor van Indra’s Net”, zegt Carla  

“De lunch heeft mij goed gesmaakt; zullen wij nog koffie drinken?”, zegt 

Narrator. 

“Ik maak wel even koffie”, zegt Man. 

“Jouw haiku is gebaseerd op het gedicht bij het Boeddhistisch vraagstuk 

“Was je bord af”. Kort samengevat en aangepast naar onze tijd luidt dit 

vraagstuk:  

“Een student komt een klooster binnen en vraagt aan de leraar om 

instructie. De leraar vraagt: “Heb jij jouw lunch gehad?” De leerling 

antwoordt: “Ja, de lunch was goed”. “Dan”, zegt de leraar: “Was jouw bord 

en bestek af”. 

 



98 | Wie ben jij 

 

 

En gedicht gaat als volgt: 

 

Juist omdat het zo duidelijk is 

Duurt het langer om te realiseren. 

Als je meteen erkent dat kaarslicht vuur is, 

Is de lunch al lang bereid. [16] 

 

Of anders gezegd: “Een vis ontdekt als laatste water. Het duurt zo lang 

om “heel-zijn” te realiseren, omdat het alomtegenwoordig is. Wanneer 

je erkent dat alle verschijningsvormen volkomen zijn opgenomen in het 

Alomvattende Ee n, dan is deze lunch al lang bereid.”  

Het gedicht geeft meteen – of direct en op dit moment – antwoord op de 

vraag waar wij het “heel-zijn” kunnen vinden: “Hier (“iha” in het 

Sanskriet ) op de plaats waar wij zitten” en “Hier (“iha” in het Sanskriet) 

in de schoenen waarin wij staan”. Omdat het zo voor de hand ligt, gaan 

wij er steeds aan voorbij. 

De non-dualistische Veda nte [17] – onder meer gebaseerd op de 

Upanishads en de Bagavad Gï ta , verwijst regelmatig naar het 

Alomvattende Ee n, waarna meteen een onderscheid volgt, bijvoorbeeld 

binnen het kastenstelsel in India, tussen leraar en leerling, tussen 

hogere wezens en mensen [18].  

Dit zelfde onderscheid binnen het “heel-zijn” zien wij meteen ontstaan 

in de Tanach en het Oude Testament waar God – JHWH (of “is”) – en de 

mens na enkele woorden al van elkaar zijn gescheiden om daarmee 

onze verschijningsvormen binnen het alledaagse leven te betreden. 

Recent las ik op een achterflap van “Deze wereld anders” van Ton 

Veerkamp:  



Een zoektocht naar ons bestaan | 99 

 

 

“Het Christendom richtte zich op de hemel – de hemel van de volksreligies 

– en het hiernamaals. Het leven van alledag en het “hier en nu” werd 

bijzaak en daarmee heeft het Christendom zich vaak buitensporig 

aangepast aan een wereld van macht en onderdrukking.” [19] 

   

Volgens mij heeft iedere religie dit in meer of mindere mate gedaan: 

niets menselijks is religies vreemd en daarmee zijn religies volkomen 

opgenomen in het “heel-zijn”. 

De Hart Su tra vervolgt na de kern van het “heel-zijn” – en na een groot 

aantal negaties van alledaagse werkelijkheden die leeg zijn van inhoud 

en vorm – met het betreden van de levensweg van de bodhisattva.  

“Daartoe zonder verworvenheid, ondervinden de bodhisattva’s [20] – via 

de perfecte wijsheid (prajñāpāramitā) – geen hindernissen op hun 

levensweg. Zonder hindernissen en dus zonder vrees overkomen zij hun 



100 | Wie ben jij 

 

 

illusies (binnen het leven van alledag èn binnen het “heel-zijn”) en nirvana 

[21]. Dank zij de perfect wijsheid (prajñāpāramitā) bereiken alle 

Boeddha’s uit het verleden, het heden en de toekomst het “Alomvattende 

Eén”.” 

Het Alomvattende Ee n is “Hier (“iha” in het Sanskriet) op de plaats waar 

wij zitten” en “Hier in de schoenen waarin wij staan”. 

Op deze wijze heeft de Hart Su tra – weliswaar in woorden die 

onderscheiden en afstand scheppen – geprobeerd de levensweg (of 

Tao) binnen het non-dualistische Alomvattende Ee n te verwoorden.  

Tijd om mijn bord en bestek af te wassen”, zegt Narrator. 

“Met het bord en bestek wordt binnen onze leefwereld ook het 

Alomvattende Ee n” gereinigd. Dit is volkomen duidelijk binnen de 

metafoor van “Indra’s Net”.  

In het alledaagse leven ervaar ik een begrenzing op de reikwijdte van 

deze afwas, omdat de informatieoverdracht – het licht binnen de 

metafoor van Indra’s Net – de nodige begrenzingen kent en omdat onze 

manier van waarneming invloed heeft op onze wijze van zien.  

Benaderd vanuit de wereld van fenomenen en bezien vanuit de 

alledaagse afzonderlijk voorwerpen is het volkomen onmogelijk om 

alleen het bord en bestek af te wassen zonder enige invloed te hebben 

op de omgeving, want er is altijd een afwasser, zeepsop en water nodig 

om af te wassen en het water heeft een aanvangstemperatuur door de 

zon voordat het verhit wordt tot afwaswater enz. enz. 

In mijn leven ervaar ik beide manieren om naar de wereld te kijken als 

volkomen ree el en praktisch, maar ik kan beiden niet volledig met 

elkaar laten samenvallen in een alomvattend systeem: de metafoor van 

superpositie van de wereld van de fenomenen binnen het “heel-zijn” 

helpt wel, maar is voor mij niet volledig bevredigend”, zegt Carla. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 101 

 

 

“De Hart Su tra is een geschrift voortgekomen uit het Maha ya na 

Boeddhisme. Deze vorm van Boeddhisme wordt ook wel de 

“middenweg” genoemd, omdat binnen deze religie geprobeerd wordt 

om de leefwereld van het “heel-zijn” en het leven van alledag met elkaar 

te verenigen. Deze “middenweg” krijgt vorm door het bodhisattva 

ideaal. Een bodhisattva – die met beide benen in de werelden van “heel-

zijn” tezamen met het “leven van alledag” staat – zal het Alomvattende 

Ee n pas betreden samen en tegelijkertijd met alles en iedereen. Binnen 

dit ideaal betreedt een bodhisattva hier en nu voortdurend het “heel-

zijn” en de “waan van alledag” om alles en iedereen te verlossen van het 

levenslijden”, zegt Narrator terwijl hij zijn bord en bestek afwast. 

 

 

 

 

 

 

 

 

[1] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Superpositie_%28natuurkunde%

29 

[2] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Amplitude_modulation 

[3] Zie: Lopez, Donald S. - The Heart Sutra explained Delhi: Sri Satguru Publications, 

1990 p. 57 

[4] Zie voor een belichting van “s u nyata ” het bericht: “Leegte: naar het einde van de 

nacht” 



102 | Wie ben jij 

 

 

[5] Bron: electronische versie van het woordenboek Monier-Williams – MWDDS 

V1.5 Beta 

[6] Bron: electronische versie van het woordenboek Monier-Williams – MWDDS 

V1.5 Beta 

[7] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Sariputta 

[8] Bron: Tanach Heerenveen: Uitgeverij NBG, 2007, p. 113 

[9] De Hart Su tra gebruikt hier het woord “evam ”. Zie voor een uitleg de voetnoot 

14 bij het hoofdstuk “Mist” 

[10] Dharma betekent letterlijk “het plaatsen van het voortdurende zelf/Zelf”. 

[11] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Darkroom 

[12] Bron: http://en.wikipedia.org/wiki/Heraclitus 

[13] Zie voor een uitleg van Dharma: Origo, Jan van, Wie ben jij – een verkenning van 

ons bestaan – deel 2.1 – Feiten en Logica. Amsterdam: Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 

2014, p. 34 e.v. 

[14] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Kurt_G%C3%B6del 

[15] Zie ook: Origo, Jan van, Wie ben jij – een verkenning van ons bestaan – deel 2.1 – 

Feiten en Logica. Amsterdam: Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2014, p. 62 - 64 

[16] Zie ook: Shibayama, Zenkei, The Gateless Barrier, Zen Comments on the 

Mumonkan. Boston: Shambhala, 2000, p. 67 – 71 en Yamada Ko un Roshi, Gateless 

Gate (Mumonkan). Tucson: The University of Arizona Press,  1990, 40 – 43   

[17] Zie ook: http://en.wikipedia.org/wiki/Vedanta 

[18] Zie: Venkataramanan, S. Select Works of Sri Sankaracharya. New Delhi: Cosmo 

Publications, 2003 

[19] Zie: Veerkamp, Ton. Deze wereld anders – Politieke geschiedenis van het Grote 

Verhaal. Vught: Uitgeverij Skandalon, 2014 

[20] Het woord bodhisattva bestaat uit de twee woorden “bodhi” en “sattva” die in 

het Sanskriet resp. “perfecte kennis, wijsheid” en “zijn, bewustzijn, levend wezen” 

betekenen. De school van het Maha ya na Boeddhisme kent het bodhisattva ideaal. 

Volgens dit ideaal zal een mens die op het punt van verlichting staat – bodhisattva 

genoemd –, hiervan afzien tot het moment dat het gehele universum en ieder stofje 

– of het Alomvattende Ee n – ook in staat is de verlichting te betreden. In de 

tussentijd doet de bodhisattva er alles aan om alles en iedereen voor te bereiden op 

de verlichting. 

[21] Letterlijk: “afwezigheid van bos (of belemmeringen)” of “op de open vlakte” 



Een zoektocht naar ons bestaan | 103 

 

 

W eg van de leegte  Wat is deze weg? 

 

H alverwege de middag – wanneer de boot vrijkomt bij het opkomen 

van het tij – licht Narrator het anker. Carla en Man hijsen de zeilen 

en met een briesje uit het westen varen zij met de stroom mee terug in 

de richting van Lauwershaven. 

“Waar zullen wij vanavond aanleggen?”, vraagt Narrator aan Man. 

“Als het meezit ten zuidoosten van Ameland. Wij kunnen dan morgen 

aan het einde van de ochtend – ruim voor de opkomst van de 

weersomslag – terug zijn in de jachthaven bij Lauwersoog”, zegt Man 

“Jij bent tijdens het zeilen volkomen thuis op deze boot: het lijkt of de 

boot, de golven, de wind en jij volkomen met elkaar zijn vergroeid. Ik 

herken dit, want terugkijkend op mijn leven ben ik altijd volkomen 

thuis in geweest in mijn vier afzonderlijke incarnaties [1]: zij hebben 

mij altijd gepast zoals het linker oog en de linkerhand samengaan met 

het rechteroog en de rechterhand. In mijn derde incarnatie als 

rondtrekkende Bhiks u in Europa – waarin ik de jaarlijkse trek van de 

vogels tussen Zuid en Noord Europa volgde – ben ik tijdens mijn 

omzwervingen volkomen opgegaan in leegte van meditatie. Mijn gevoel 

voor tijd was verdwenen: ik leefde in een tijdloze oneindigheid. Als ik 

jou ontspannen en geconcentreerd zie varen, dan ontwaar ik volkomen 

natuurlijke meditatie in actie: de boot gaat – met hulp van kleine 

stuurbewegingen en zeilbewegingen – als vanzelf soepel over de 

golven”, zegt Narrator. 



104 | Wie ben jij 

 

 

“Voor mij is zeilen een vorm van mediteren; ik zeil al heel lang. Als 

middelbare scholier wilde ik graag zo snel mogelijk zeilen en zonder 

snelheidsverlies de boot spectaculair door de golven laten snijden. Nu 

laat ik de wind en de golven samen met de boot en de zeilen het werk 

doen; ik stuur alleen af en toe wat bij, net zoals ik tijdens meditaties 

gedachten die blijven hangen, laten wegdrijven”, zegt Man.  

“Het gaat jou erg gemakkelijk af”, zegt Narrator. 

“Dat is voor een deel waar; ik moet mijn aandacht erbij houden en mijn 

gedachten zijn gericht op de koers die wij willen varen en op de 

ondiepten die wij moeten ontwijken. Mediteren op een kussen is voor 

mij oneindig veel eenvoudiger”, zegt Man. 

“Voor mensen is dit waar. Ik vraag mij af of dit voor andere wezens ook 

zo is. Een Boeddhistische leraar vergelijkt mediteren met het zitten van 

een kikker [2]. Voor een kikker is zitten een alledaagse bezigheid. Deze 

leraar zegt vrij vertaald:  

 

”Wanneer jij volkomen jezelf bent, dan zie jij de dingen zoals ze zijn  

en jij wordt één met jouw omgeving”. 

 

In het leven van alledag zie ik de mensheid veelal met een klein deel van 

zichzelf bezig zijn. Hierdoor verliezen zij het zicht op de dingen zoals zij 

zijn – zij verwarren een golf met de oceaan – en vervreemden daarmee 

van hun omgeving.  



Een zoektocht naar ons bestaan | 105 

 

 

[3]  

Voordat wij vanmiddag wegvoeren, zag ik het hoogtij in golven komen 

opzetten; bij het zien van het samenspel van golven en schelpen op het 

wad, ontstond de haiku:  

 

In iedere golf: 

niets ontstaat en vergaat; 

Schelp in de branding 

 

Misschien komt deze haiku wel voort uit het gedicht “Shell” van de 

Japanse dichter Shinkichi Takahashi, vrij weergegeven in het 

Nederlands:  

 

 



106 | Wie ben jij 

 

 

“Niets, niets wordt geboren en sterft”, zegt de schelp steeds weer 

Vanuit de diepte van haar leegte. 

Haar lichaam meegenomen in het tij 

Slaapt zij in het zand, droogt in het zonlicht en baadt in het maanlicht [4]. 

Niets van doen met de zee of iets anders. 

Steeds weer verdwijnt zij in iedere golf [5]. 

 

Sinds ik 30 jaar geleden in Stockholm bij het ontluiken van de 

voorjaarsbloesem afscheid heb genomen van mijn geliefde [6], draag ik 

dit gedicht met mij mee”, zegt Narrator. 

“De haiku en het gedicht geven mijn beleving van uniciteit – in eenheid 

en uniekheid – tijdens het zeilen goed weer”, zegt Man.  

“Bijna altijd wanneer ik bezig ben met slechts e e n activiteit, ervaar ik dit 

gevoel van eenheid. Bij het verrichten van verschillende dingen 

tegelijkertijd – bijvoorbeeld: het snel moeten pakken voor een reis en 

daarbij ook nog allerlei praktische zaken moeten afhandelen, zoals 

rekeningen betalen, mensen opbellen, enz., vervliegt mijn ervaring van 

uniciteit in de kruisdeining bij het verdelen van mijn aandacht”, zegt 

Carla. 

“Nu de boot zo mooi schommelt, ga ik weer slapen. Zouden jullie mij aan 

het begin van de avond wakker willen maken? Of nee, maak mij wakker 

wanneer de boot weer is drooggevallen bij laagtij”, zegt Narrator. 

Man zeilt met hulp van Carla tot de voorgenomen aanlegplaats. Daar 

halen Carla en Man de zeilen neer, zij laten het anker vallen en de boot 

valt droog. Carla wekt Narrator, zoals beloofd. 

“Jij hebt de lamp al in het keukentje al aangestoken. Zal ik de 

broodmaaltijd voor vanavond klaarmaken? Wat willen jullie erbij 

drinken? Ik heb nog een laatste fles rode wijn”, zegt Carla. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 107 

 

 

“Lekker, volgens mij hebben wij nog genoeg brood en beleg voor 

vanavond en morgen”, zegt Man. 

“Ik zou graag eerst wat water willen drinken, hebben wij daar nog 

genoeg van?”, vraagt Narrator. 

“Nog genoeg voor ruim twee dagen”, zegt Man. 

“Voordat ik ging slapen, bedacht ik mij dat ik vanmiddag tijdens ons 

gesprek – tijdens het zeilen – het leven van alledag tekort heb gedaan. 

Een Boeddhistisch vraagstuk gaat in op het grote belang van het leven 

van alledag. Het vraagstuk gaat als volgt:  

Een leerling [7] vraagt aan de leraar: “Wat is de weg (Tao)?”.  

De leraar antwoordde: “Het leven van alledag [8] is de weg”.  

De leerling vraagt: “Moet is mij erop richten of niet?”.  

De leraar antwoordt: “Als je erop richt, dan ga je er tegenin”.  

De leerling vraagt: “Als ik mij er niet op richt, hoe kan ik dan weten dat 

het de weg is?”.  

De leraar antwoordt: “De weg kent geen weten of niet-weten. Weten is een 

illusie, niet-weten is een leeg bewustzijn. Wanneer jij de weg realiseert [9], 

dan ervaar jij de weg als uitgestrekt en grenzeloos als het oneindig lege 

firmament. Hoe kan de weg vervat worden in begrippen als goed en 

verkeerd".  

Met dit antwoord werd zijn bewustzijn als de volle maan. [10]  



108 | Wie ben jij 

 

 

 

[11] 



Een zoektocht naar ons bestaan | 109 

 

 

En het gedicht bij dit vraagstuk luidt: 

 

Bloemen in de lente, de maan in de herfst, 

Een koele bries in de zomer, en sneeuw in de winter; 

Als er geen ijdele versluiering in het bewustzijn is, 

Dan is dit het goede seizoen. 

 

Naar aanleiding van dit gedicht heb ik de volgende haiku gemaakt: 

 

 Ieder jaargetij 

Zonder versluieringen 

het goede seizoen 

 

In dit vraagstuk wordt op alle manieren de weg – van de leegte, van het 

Alomvattende Ee n en van het leven van alledag – geduid”, zegt Narrator. 

“Dit is een beroemd vraagstuk uit de Mumonkan [12] – in het Engels de 

“Gateless Gate” – of de “Poortloze poort” of de “Poort van Leegte” 

waardoor ieder onderscheid wordt opgeheven binnen het 

Alomvattende Ee n of het “heel-zijn” van Martin Heidegger. Via dit 

vraagstuk heeft een Boeddhistisch leraar zijn verlichting gerealiseerd: 

de stem van deze leraar klinkt nog steeds overal in door. Een leerling 

van deze leraar werd een keer geconfronteerd met een bekende 

uitspraak van deze leraar, hierop zei de leerling: “Mijn leraar heeft dit 

nooit gezegd. Wilt u niet roddelen over mijn leraar”. Volgens mij doelt 

deze leerling op de universele leraar onafscheidelijk opgenomen in het 

Alomvattende Ee n, waarmee ook zijn vroegere leraar volkomen mee 

samenvalt [13].  



110 | Wie ben jij 

 

 

Met het noemen van de “Gateless Gate” bedenk ik mij dat wij zijn 

aangekomen bij de mantra in de Hart Su tra. Kun jij de betekenis van 

deze mantra in het Sanskriet uitleggen”, vraagt Man aan Narrator. 

“Lekker, de kaas bij het brood. Kun jij mij nu wat wijn inschenken?”, 

vraagt Narrator aan Carla. 

“Graag”, zegt Carla. 

“De wijn smaakt prachtig bij de kaas en het brood in deze zilte 

omgeving. Een passend laatste avondmaal op deze bootreis. 

De Hart Su tra is een van de weinige su tra’s met een mantra; hieraan kan 

worden gezien dat het een latere Boeddhistische su tra is, want mantra’s 

zijn pas ruim na het ontstaan van het Boeddhisme in India populair 

geworden [14].  

De mantra luidt als volgt: 

 

tadyathā | gate gate pāragate pārasaṅgate bodhi svāhā 

 

Waarin de afzonderlijke woorden de volgende betekenis hebben: 

 “Tadyatha ” is samengesteld uit de woorden: 

o “tad” dat “alzo, dus” betekent,  

o “ya”: dit woord zijn wij al eerder zijn tegenkomen in 

s u nyata  en het betekent “beweger” en “drijfveer”. Mijn 

vader zei dat “ya” nauw verbonden is met “√yaj” in de 

betekenis van “offeren”, “geven voor een hoger – 

Goddelijk/hemels – doel” (misschien ook wel “Gods 

gave” in wederkerigheid). Ook vertelde hij mij een keer 

dat “ya” verbonden is met ons woord “ja” als positieve 

instemming en bevestiging, 

o “yatha ” betekent “op deze manier”, 



Een zoektocht naar ons bestaan | 111 

 

 

Hierdoor heeft “tadyatha ” de betekenis: “aldus”. De letterlijke 

betekenis is: “Alomvattende Ee n” of “heel-zijn” hier en nu in al 

haar glorie als “godsgave” in volkomen wederkerigheid. 

 Het woord “gate” heeft voor mij een heel speciale betekenis. Ik 

heb een jaar van mijn leven met mijn geliefde gewoond in de 

Pra stgatan – de priesterstraat – op het eiland Gamla Stan in 

Stockholm [15]. In het Sanskriet is “gate” niet alleen een 

vervoeging van het werkwoord “gam” met de betekenis 

“gaande”, maar het is ook de “locativus of plaats-vervoeging” 

van het zelfstandig naamwoord “gata” afgeleid van het 

werkwoord “gaan”. Daarbij heeft “gata” de betekenis van: 

”verdwenen, verdwenen uit deze wereld, overleden, dood, 

vervlogen, komen, voortkomen uit, naderen, aankomen, weten, 

en overal verspreid” [16].  

[17] 



112 | Wie ben jij 

 

 

 Het woord “para” komt in het Sanskriet in de volgende drie 

vormen voor met als betekenis:  

o pa ra: oversteken, naar de andere kant, naar de andere 

oever, wachter, vervullen, doorstaan, bee indigen. 

Verlichting wordt in het Boeddhisme soms met de 

metafoor “de andere oever” geduid. 

o para : weg, vandaan  

o para: hoogste, opperste, oud, afgelegen, vreemd en ook 

best of slechtst.  

Hier wordt de eerste vorm en betekenis van het woord 

gebruikt; mijn vader voegde eraan toe dat bij een van de 

vormen van het woord para, de andere vormen altijd zachtjes 

meeklinken, 

 Het woord “sam” betekent: “samen, verbinding, intensheid, 

volledig, en volledig vernietigen”, 

 Bodhi: perfecte wijsheid, verlichte geest, 

 Sva ha : uitroep, uitroep bij een offergave of “amen”. 

Meestal wordt deze mantra niet vertaald; vrij weergegeven is de 

betekenis van de mantra: 

  

Aldus, gaande, gaande, gaande voorbij,  

alles en iedereen samengaande voorbij, verlichting, amen!  

 

Een commentator [18] heeft geschreven dat de eerste “gate” verwijst 

naar de diepe innerlijk wens om de weg van de Bodhisattva te betreden, 

de tweede “gate” verwijst naar het verkrijgen van innerlijke rijpheid op 

deze weg, en de derde “gate” samen met “pa ra” naar een volkomen 

rijpheid of waarschijnlijk verlichting.  



Een zoektocht naar ons bestaan | 113 

 

 

Ik denk dat iedere vorm van “gate” en ieder woord in deze mantra – net 

zoals ieder woord dat wij spreken – rechtstreeks en zonder onderscheid 

verwijst naar het Alomvattende Ee n of het “heel-zijn” van Martin 

Heidegger.  

In de lange versie van de Su tra volgen na de mantra nog enkele 

bevestigingen voor de waarheid van de inhoud van de Su tra en een paar 

lofuitingen voor de aanwezigen; in de korte versie eindigt de Su tra met 

de mantra. 

Tijd voor nog een boterham en wat wijn”, zegt Narrator. 

“Wat kan ik nog toevoegen aan deze inleiding op de Hart Su tra? 

Natuurlijk kan op vele details een studie als levenswerk worden 

gemaakt naar de inhoud en naar de invloed van deze su tra. Maar ik 

denk dat de grootste uitdaging bestaat uit de integratie van de inhoud 

van deze su tra binnen ons leven van alledag. Ik doe mijn best, maar ik 

wordt vaak meegevoerd door de alledaagse beslommeringen en de 

waan van de dag”, zegt Man. 

“De alledaagse beslommeringen en de waan van de dag zijn onderdeel 

van ons “heel-zijn”: de beslommeringen en de waan van de dag zijn er 

ook volkomen in opgenomen en zij vragen uiteraard de nodige aandacht 

– of beter compassie – om een passende plaats in ons “heel-zijn” te 

hebben zonder alles te gaan overstralen en te verworden tot een 

Boeddhistische hel. Deze compassie wordt mooi weergegeven in het 

Engelse woord “All-encompassing One” voor het “Alomvattende Ee n” 

van ons “heel-zijn””, zegt Narrator. 

“Tot nu toe heb ik de inleiding gevolgd zonder noemenswaardige 

aanvullingen te geven, ook omdat ik kennis wil nemen van deze – voor 

mij nieuwe – manier van kijken naar leegte. Nu wij aan het einde van de 

inleiding zijn gekomen, zie ik dat het samengaan van “heel-zijn” en ons 

alledaagse leven een goede basis geeft voor ethiek; veel ethische 



114 | Wie ben jij 

 

 

beginselen en uitgangspunten van medemenselijkheid zijn op de een of 

andere manier op deze brede basis gegrondvest.  

Deze basis – statisch en dynamisch – begrijp ik verstandelijk. Maar 

gevoelsmatig heb ik moeite om veranderingen, vernieuwing en 

veroudering in ons leven in te passen binnen het samengaan van “heel-

zijn” en het dagelijkse leven. Daarbij weet ik niet hoe het wonder van 

“leven” zich verhoudt tot de samensmelting van “heel-zijn” en de waan 

van alledag via superpositie. Of in een metafoor: hoe verhoudt het 

hologram van indrukken – die wij hebben – zich tot het volledige 

samenspel binnen Indra’s net, en daarbij, waar komt het licht binnen 

Indra’s net vandaan?”, zegt Carla. 

“Het wonder van het ontstaan van leven, het licht en de oorsprong van 

verandering gaat volgens mij ons bevattingsvermogen te boven, hoewel 

wij er voortdurend middenin staan: net zoals de vis die als laatste water 

ontdekt hoewel de vis er volkomen in ondergedompeld is. Door er 

volkomen mee verbonden te zijn, doorleven wij het voortdurend en 

volkomen”, zegt Narrator. 

“Wat denken jullie van mijn voorstel: zullen wij “verandering” – de 

volgende gangbare werkelijkheid op onze zoektocht naar “Wie ben jij” – 

laten plaatsvinden op een vakantierondreis in Kenia? Het is mijn wens 

om een keer in mijn leven naar Afrika te gaan, en ik begrijp dat Carla er 

nog een keer wil terugkeren. Ik kan de reis en het verblijf eenvoudig uit 

mijn middelen bekostigen. Narrator, ik begrijp dat jij niet naar Afrika 

kunt reizen door jouw verleden als kindsoldaat en door jouw vroegere 

rol binnen de werelden van geheime diensten waar jij nog altijd voor op 

de vlucht bent: misschien moeten wij dit voorstel vergeten”, zegt Man. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 115 

 

 

[19] 

“Nee, ik denk dat het een heel goed idee is. Ik zou graag een verslag van 

deze rondreis door het land van mijn moeder en jeugd willen horen. 

Tijdens het verslag zal ik de nodige aanvullingen geven. In de tussentijd 

maak ik voorbereidingen voor de eerste twee onderdelen “Ishvara” en 

“Et incarnatus est” van deel drie van de zoektocht. Deze beide 

onderdelen sluiten goed aan op “leegte” in de vorm van “heel-zijn””,  

zegt Narrator.  

“Ik neem dit aanbod graag aan, maar ik heb aarzelingen bij de 

afwezigheid van Narrator op deze rondreis”, zegt Carla. 

“Op afstand reis ik voortdurend met jullie mee: ik adem met jullie adem 

en ik kijk met jullie ogen. Wanneer jullie niet gaan, dan zal ik niet de 

lucht van Afrika inademen en ik zal niet met jullie ogen mijn 

geboortegrond weerzien. Ik ga met jullie mee binnen de leegte van het 

“Alomvattende Ee n”, zegt Narrator. 

“Willen jullie nog een laatste slok wijn van het bodempje uit de fles? 

Misschien moeten Man en ik invulling geven aan onze wens om Afrika 

te bezoeken”, zegt Carla. 

“Laten wij – voordat jullie gaan slapen en ik de wacht hou – bij mijn 

brood en kaas nog de laatste slok van jouw wijn delen. En jullie moeten 

zeker gaan: ik ben benieuwd naar jullie ervaringen en naar de 

veranderingen die in Kenia hebben plaatsgevonden”, zegt Narrator. 

“Ja, graag nog een laatste slok van jouw voortreffelijke wijn. Wij zullen 

morgen bij het eerste daglicht wegvaren. Het lijkt mij goed dat Carla en 



116 | Wie ben jij 

 

 

ik vroeg gaan slapen: wil jij mij wakker maken wanneer jij de wacht 

wenst over te dragen?”, vraagt Man aan Narrator. 

“Ik houd de hele nacht de wacht; ik maak jullie bij het eerste daglicht 

wakker, want ik kan bij deze heldere sterrenhemel toch niet slapen”, 

zegt Narrator. 

Niet veel later gaan Carla en Man slapen. De volgende ochtend varen zij 

terug naar de jachthaven bij Lauwersoog. Daar maken zij de boot gereed 

voor de overdracht aan de vriend van Man.  

Halverwege die middag nemen Carla en Man bij de bushalte afscheid 

van Narrator. 

“Ik verheug mij om mijn vriend in Groningen te zien. Ruim 25 jaar 

geleden waren wij allebei minnaars met een onstuimig leven in 

Amsterdam. Nu zijn wij goede vrienden die beiden een gemoedelijk 

leven leiden: hij als universitair hoofddocent in Groningen en ik als 

rondreizende monnik. Onze onderlinge passie is vervlogen maar de 

wederzijdse bewogenheid is gebleven. Wij zijn blij om elkaar weer te 

mogen zien, veel van onze vrienden hebben het Aidstijdperk in 

Amsterdam niet overleefd. Met hem ontmoet ik weer de overleden 

gemeenschappelijke vrienden van vroeger. Ik wens jullie de komende 

weken een mooie rondreis in Afrika. Wanneer jullie terug zijn, nemen 

wij weer contact op”, zegt Narrator. 

“Ik zie uit naar jouw ansichtkaart voor de volgende ontmoeting”, zegt 

Man. 

“Ik laat jou weten wanneer ik op Schiphol terug ben. Daar komt de bus 

naar Groningen. Doe jouw vriend de groeten van mij”, zegt Carla. 

“En ook van mij”, zegt Man. 

Na het avondeten is de boot gereed voor de overdracht. Met het 

ondergaan van de zon rijden Carla en Man naar een pension in de buurt 

om te overnachten. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 117 

 

 

[20] 

In de loop van de volgende ochtend raast een storm over de Waddenzee 

en jaagt het water voort. 

 

Leegte van de storm 

in het water van de zee 

Jaagt de golven voort 

 

 

 

 



118 | Wie ben jij 

 

 

[1] Zie: Leben, Man, Narrator Na ra yana – Een weg – Een Biografie. Amsterdam: 

Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2013, p. 202 

[2] Bron: Suzuki, Shunryu, Zen Mind, Beginners Mind: Informal Talks on Zen 

Meditation and Practice. New York: Weatherhill, 1980, p. 80 

[3] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Kikkers 

[4] De Maan is in het Boeddhisme geregeld een verwijzing naar religie – of naar het 

Alomvattende Ee n.  

[5] Bron: Stryk, Lucien & Ikemoto, Takashi, Zen Poetry. Harmondsworth: Penguin 

Books Ltd, 1981, p.133 

[6] Zie: Leben, Man, Narrator Na ra yana – Een weg – Een Biografie. Amsterdam: 

Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2013, p. 131 - 135 

[7] Deze leerling is de latere leraar Zhaozhou Congshen ook bekent als Joshu de 

naam waarmee hij in Japan wordt aangeduid. Zie ook: http://en.wikipedia.org/

wiki/Zhaozhou_Congshen 

[8] Vrije vertaling van “The ordinairy way” 

[9] Narrator heeft eerder de volgende toelichting bij het “realiseren” gegeven: “Mijn 

vader heeft via zijn voorouders de betekenis gehoord van het sleutelwoord “realiseren” 

dat is samengesteld uit “re”, “al”, “Īśe” [dit is de locativus van Īśa waarbij Īśa in het 

Sanskriet onder meer “God in de goddelijke hemel”, “iemand met almacht” betekent. 

De klank van Īśa komt overeen met "ich" – het Duitse persoonlijk voornaamwoord 

eerste persoon enkelvoud] en “eren”. Hierdoor betekent “realiseren” onder meer 

“steeds opnieuw”, “alles”, “in haar alomvattendheid”, “eren”. Zie ook: : Leben, Man, 

Narrator Nārāyana – Een weg – Een Biografie. Amsterdam: Omnia – Amsterdam 

Uitgeverij, 2013, p. 126 

[10] Zie ook: Shibayama, Zenkei, The Gateless Barrier, Zen Comments on the 

Mumonkan. Boston: Shambhala, 2000, p. 140 – 147; Yamada Ko un Roshi, Gateless 

Gate (Mumonkan). Tucson: The University of Arizona Press,  1990, 93 – 97; Green, 
James, The Recorded Sayings of Zen Master Joshu. Boston:  Shambhala, 1998, p. 11 

[11] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Full_moon 

[12] De Mumonkan – in Engels meestal vertaald met Gateless Gate – is een 

verzameling van 48 Zen Koans die door de monnik Mumon zijn samengesteld in de 

13e eeuw na Christus. 

The character 無 (wú) has a fairly straightforward meaning: no, not, or without. 



Een zoektocht naar ons bestaan | 119 

 

 

However, within Chinese Mahayana Buddhism, the term 無 (wú) is often a synonym 

for 空 (sunyata). This implies that the 無 (wú) rather than negating the gate (as in 

"gateless") is specifying it, and hence refers to the "Gate of Emptiness". 

This is consistent with the Chinese Buddhist notion that the "Gate of Emptiness" 空

門 is basically a synonym for Buddhism, or Buddhist practice. 門 (mén) is a very 

common character meaning door or gate. However, in the Buddhist sense, the term 

is often used to refer to a particular "aspect" or "method" of the Dharma teachings. 

Bron: http://en.wikipedia.org/wiki/The_Gateless_Gate 

[13] Zie ook: Shibayama, Zenkei, The Gateless Barrier, Zen Comments on the 

Mumonkan. Boston: Shambhala, 2000, p. 262, midden van de pagina; Yamada Ko un 

Roshi, Gateless Gate (Mumonkan). Tucson: The University of Arizona Press, 1990, 

178, laatste alinea 

[14] Bron: Lopez, Donald S. - The Heart Sutra explained Delhi: Sri Satguru 

Publications, 1990 p. 109 

[15] Zie ook: : Leben, Man, Narrator Na ra yana – Een weg – Een Biografie. 

Amsterdam: Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2013, p. 103 - 133 

[16] Bron: electronische versie van het woordenboek Monier-Williams – MWDDS 

V1.5 Beta 

[17] Bron afbeelding: http://sv.wikipedia.org/wiki/Pr%C3%A4stgatan 

[18] De naam van deze commentator is S rimaha jana. Bron: Lopez, Donald S. - The 

Heart Sutra explained Delhi: Sri Satguru Publications, 1990 p. 111 

[19] Bron afbeelding: http://en.wikipedia.org/wiki/Maasai_people 

[20] Bron afbeelding: http://nl.wikipedia.org/wiki/Waddenzee 

 

 

 

 

 

 



120 | Wie ben jij 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Een zoektocht naar ons bestaan | 121 

 

 

  

Met Dank 

Z onder de bekende adem die in e e n zucht het volledige heelal van 

begin tot einde vormt, is dit boek niet mogelijk. Ik ben mijn dank 

verschuldigd aan de eeuwige wind – in Sanskriet वात of va ta – als 
manifestatie van deze adem. 

Oneindig veel hulp heb ik bij het schrijven van het boek ontvangen van 

alle manifestaties in het heelal die in haar ontelbare varie teiten bestaan. 

Als mens erken ik mijn diepe dankbaarheid aan het heelal en de wereld 

waarin wij leven. Het ontstaan van dit boek vindt plaats in deze 

omgeving; zonder dit, is een boek niet mogelijk. 

Mijn dankbaarheid ben ik verschuldigd aan de bijdrage van alle 

vrouwen, mannen, moeders, vaders, kinderen, zwervers, jager-

verzamelaars, landbouwers, ambachtslieden, krijgers, monniken, 

priesters, heersers, wetenschappers en mensen niet vermeld vanaf het 

begin tot nu; zonder dit is een boek niet mogelijk. 

Ons heelal en de wereld zijn door vele geleerden op talloze manieren 

bestudeerd. Zonder de uitkomsten van deze onderzoeken zou dit boek 

niet kunnen bestaan. Ik heb diepe erkentelijkheid voor alle studies. 

Speciaal dank ik: 

 mijn vader en moeder, zussen en familie, 

 vrienden en collegae, 

 docenten, scholen en universiteit, 

 dorpen waar ik heb gewoond, scholen die ik heb bezocht, 

 plaatsen waar ik heb gewerkt. 



122 | Wie ben jij 

 

 

Zonder de voortdurende steun van Marieke – mijn vrouw, en Hanna en 

Jaap – onze kinderen, zou het schrijven van dit boek niet hebben 

plaatsgevonden. Zij gaven onschatbare bijdragen. 
Mogelijke fouten en omissies in dit boek zijn uitsluitend mijn 
verantwoordelijkheid. 
Er is gestreefd naar een volledige verwijzingen. Wordt een verwijzing 

ten onrechte niet vermeld, dan verzoek ik deze omissie bij mij te 

melden. 
Beeldmateriaal – meestal onder Creative Commons License – is onder 

vermelding van de bron bij de tekst gevoegd. Mochten eigenaren van 

beeldmateriaal hun copyright willen laten gelden, dan verzoek ik dit 
aan mij kenbaar te maken. Uiteraard zal ik het betreffende 

beeldmateriaal aanpassen aan de wensen van de rechtmatige eigenaren. 
Aanhalingen uit andere teksten zijn cursief onder bronvermelding in de 

tekst opgenomen. Deze aanhalingen vallen buiten de Creative Commons 

License. Op deze aanhalingen rust een andere vorm van auteursrecht. 

 

 

 

 

 

 

 



Een zoektocht naar ons bestaan | 123 

 

 

 

 

 

Bibliografie 
 

Aitken, Robert, Encouraging Words, Zen Buddhist Teachings for Western Students. 

New York: Pantheon Books, 1993 

Aitken, Robert, The Gateless Barrier, The Wu-men Kuan (Mumonkan). New York: 

North Point Press, 2000 

Amstrong, Karen, De Grote Transformatie – Het Begin van onze Religieuze Tradities. 

Amsterdam: De Bezige Bij, 2006 

Amstrong, Karen, Een Geschiedenis van God – Vier Duizend Jaar Jodendom, 

Christendom en Islam. Amsterdam: De Bezige Bij, 1995 

Anthony, David W., The Horse, the Wheel and Language. Princeton: Princeton 

University Press, 2007 

App, Urs, Master Yunmen. New York: Kodansha International: 1994 

Arberry, A,J, Mystical Poems of  Ru mī , Volume 1 and 2. Chicago: The University of 

Chicago Press, 1991 

Arnason, H.H., A History of Modern Art. London: Thames and Hudson, 1979 

Arsuaga, Juan Luis, Het halssieraad van de Neanderthaler – Op zoek naar de eerste 

denkers. Amsterdam: Wereldbibiotheek: 1999 

Ayto, John, Word Origins – The hidden Histories of English Words from A to Z. 

London: A & C Black Publishers, 2008  

Badrinath, Chaturvedi, The Maha bha rata – An Inquiry in the human Condition. New 

Delhi: Orient Longman Private Limited, 2006 

Bakhtiar, Laleh, Sufi, Expression of the Mystic Quest. London: Thames & Hudson, 

2004 

Ball, Philip, Critical Mass – How One Thing Leads to Another. London: Arrow Books, 

2005 



124 | Wie ben jij 

 

 

Barker, Graeme, The Agricultural Revolutionin Prehistory – Why did Foragers 

become Farmers? Oxford: Oxford University Press, 2009  

Basham, A.L., The Wonder that was India. London: Sidgwick & Jackson, 1979 

Beck, Charlotte Joko, Alle dagen Zen. Amsterdam: Karmak, 1996 

Beck, Charlotte Joko, Niets Bijzonders. Amsterdam: Karmak, 1997 

Berger, John, Into Their Labours - Pig Earth, Once in Europa, Lilac and Flag - A 

Trilogy 

Berger, John, Ways of seeing. London: British Broadcasting Company and Penguin, 

1972  

Beyens, Louis, Het Masker van de Raaf – Leven in het Noordpoolgebied. Amsterdam: 

Atlas, 1997 

Beyens, Louis, De Graangodin – Het ontstaan van de landbouwcultuur. Amsterdam: 

Atlas, 2004 

Blyth, R.H., Zen and Zen Classics – Volume 1 and 2. Tokyo: The Hokuseido Press, 5968 

Boer, Dick E.H. de, Emo’s reis – Een historisch culturele ontdekkingsreis door Europa 

in 1212, Leeuwarden: Uitgeverij Noordboek, 2011  

Bruce, Peter, Adlard Coles’ Zwaarweerzeilen. Haarlem: Uitgeverij Hollandia B.V., 

2010 

Buber, Martin, Ik en Jij. Utrecht: Erven J. Bijleveld, 2010  

Burrow, T., The Sanskrit Language. Delhi: Motital Banarsidass, 2001 

Calvin, William H., De Rivier die tegen de Berg opstroomt – een reis naar de 

oorsprong van de aarde en de mens. Amsterdam: Bert Bakker, 1992   

Calvino, Italo, Six Memos for the next Millennium. New York: Vintage Books, 1993 

Camus, Albert, De Mens in Opstand. Amsterdam: De Bezige Bij, 1974 

Camus, Albert, De Mythe van Sisyfus. Amsterdam: De Bezige Bij, 1975 

Caplow, Florence & Moon, Susan, edt. The hidden lamp – Stories from twenty-five 

Centuries of Awakened Women.  Boston: Wisdom Publications, 2013 



Een zoektocht naar ons bestaan | 125 

 

 

Castaneda, Carlos, The Teachings of Don Juan: A Yaqui Way of Knowledge. New 

York: Simon and Schuster, 1974  

Chadwick, Robert, First Civilizations. London: Equinox Publishing, 2005 

Chari, S.M. Srinivasa, The Philosophy of the Upanishads. New Delhi: Munshiram 

Manoharlal Publishers, 2002 

Chen, Ellen M., The Tao Te Ching. St. Paul: Paragon House, 1989 

Cleary, Thomas, Book of Serenity: One Hundred Zen Dialogues. Boston:  Shambhala, 

1998 

Cleary, Thomas, Classics of Buddhism and Zen, Volume 1 – 5.  Boston:  Shambhala, 

2002 

Cleary, Thomas, Entry Into the Inconceivable: An Introduction to Hua-yen Buddhism. 

Boston:  Shambhala, 2002 

Cleary, Thomas, The Blue Cliff record. Boulder: Prajn a ,Press, 1977 

Cleary, Thomas, Secrets of the Blue Cliff record. Boston: Shambhala, 2000 

Cleary, Thomas, The Flower Ornament Scripture, a Translation of the Avatamsaka 

Sutra. Boston: Shambhala, 1993  

Coleman, James William, The new Buddhism, The Western Transformation of an 

Ancient Tradition. Oxford: Oxford University Press, 2001  

Cook, Francis, Hua-Yen Buddhism: The Jewel Net of Indra. University Park and 

London: The Pennsylvania State University Press, 1977 

Confucius, The Analects. Harmondsworth: Penguin Books, 1979 

Conze, Edward, Buddhist Wisdom: The Diamond Sutra and The Heart Sutra. New 

York: Vintage Books, 2001 

Conze, Edward, The Large Sutra on Perfect Wisdom. Berkeley: University of 

California Press, 1984 

Crefeld, Martin van, The Culture of War, New York: Ballantine Books, 2008 

Dante Alighieri, De goddelijk komedie. Amsterdam: Atheneum – Polak & Van 

Gennep, 2008 



126 | Wie ben jij 

 

 

Dasgupta, Surendranath, A History of Indian Philosophy, Vol. I – V. London: 

Cambridge University Press, 1957 

Deshimaru, Taisen, Mushotoku Mind – The Heart of the Heart Sutra. Chino Valley: 

Hohm Press, 2012 

Dickinson, Emily, The Complete Poems of Emily Dickinson. London: Faber, 1977 

Drift, Carla, Man Leben – One life. Amsterdam: Omnia – Amsterdam Publisher, 2012 

Eckhart, Deutsche Predigten. Zu rich: Manesse Verlag, 1999 

Eckhart, Over God wil ik zwijgen - De Traktaten. Groningen: Historische Uitgeverij, 

1999 

Eckhart, Over God wil ik zwijgen - Preken. Groningen: Historische Uitgeverij, 2001 

Eliade, Mircea, A History of Religious Ideas, Volume 1 . Chicago: The University of 

Chicago Press, 1982 

Eliade, Mircea, A History of Religious Ideas, Volume 2. Chicago: The University of 

Chicago Press, 1982 

Eliade, Mircea, A History of Religious Ideas, Volume 3 . Chicago: The University of 

Chicago Press, 1982 

Eliade, Mircea, Shamanism – Archaic Techniques of Ecstacy. Princeton: Princeton 

University Press, 2004 

Eyck, Aldo van, Writings – The Child, the City and the Artist. Nijmegen: Sun, 2006  

Fanu, Mark Le, The Cinema of Andrei Tarkovsky . London: BFI Publishing, 1987 

Ferna ndez – Armesto, Felipe & Wilson, Derek, Reformatie – Christendom en de 

wereld 1500 – 2000, Amsterdam: Uitgeverij Anthos, 1997 

Feyter, Theo de, Het Gilgamesj-epos. Amsterdam: Atheneum, Polak & Van Gennip, 

2011 

Fortson, Benjamin W., Indo-European Language and Culture – an Introduction. 

Oxford: Blackwell Publishing, 2004  

Franklin, R.W. edited, The Poems of Emily Dickinson – Reading Edition. Cambridge: 

The Belknap Press of Harvard University Press, 1999 



Een zoektocht naar ons bestaan | 127 

 

 

Fromm, Erich, Escape from Freedom. New York: Rinehart & Co, 1941 

Fromm, Erich, The Forgotten Language. New York: Rinehart & Co, 1951 

Fromm, Erich, Gij zult zijn als Goden. Utrecht: Erven J. Bijleveld 

Fromm, Erich, Haben oder Sein. Mu nchen: Deutscher Taschenbuch Verlag, 2011 

Fynn, Anna and Mister God. London: HarperCollins 1998  

Gardner, Dan, Risk – The Science and Politics of Fear. London: Virgin Books, 2009  

Glassman, Bernie, Bearing Witness, A Zen Master’s Lessons in Making Peace. New York: 

Bell Tower, 1998 

Glassman, Bernie, Infinite Circle, Teachings in Zen. Boston: Shambhala, 2002 

Glassman, Bernie & Fields, Rick, Instructions to the Cook. New York: Bell Tower, 1996   

Goldsworthy, Adrian, In the Name of Rome – The Men who won the Roman Empire. 

London: Phoenix, 2004  

Green, James, The Recorded Sayings of Zen Master Joshu. Boston:  Shambhala, 1998 

Hale, John R., Lords of the Sea – The epic Story of the Athenian Navy and the Birth of 

Democraty. London: Penguin books, 2009  

Hanson, Victor Davis, A War like no other – How the Athenians an Spartans fought the 

Peloponnesian War. London: Methuen, 2005   

Heidegger, Martin, Zijn en Tijd. Nijmegen: Uitgeverij Sun, 2013 

Heidegger, Martin, Contributions to Philosophy (from Enowning). Bloomington: 

Indiana University Press, 1999 

Heine, Steven, Opening a Mountain : Koans of the Zen Masters. Oxford: Oxford 

University Press, 2002 

Heschel, Abraham Joshua, De mens is niet alleen - De ervaring van Gods aanwezigheid. 

Utrecht: Kok, 2011 

Heschel, Abraham Joshua, God zoekt de mens – Een filosofie van het jodendom. 

Amsterdam: Uitgeverij Abraxas Amsterdam, 2011  

Histoire de la vie privée. Tome 1: De l’Empire romain à l’an mil.  Red. Ariès, Philippe & 

Duby, George. 



128 | Wie ben jij 

 

 

Histoire de la Vie privée. Tome 2: De l’Europe féodale à la Renaissance. Red. Ariès, 

Philippe & Duby, George. 

Histoire de la Vie privée. Tome 3: De la Renaissance aux Lumière. Red. Ariès, Philippe & 

Duby, George. 

Histoire de la Vie privée. Tome 4: De la Revolution à la grande Guerre. Red. Ariès, 

Philippe et al. 

Histoire de la Vie privée. Tome 5: De la première Guerre mondiale à nos jours.  Red. 

Arie s, Philippe et al. 

Holstein, Alexander. Pointing at the Moon. Rutland: Charles E. Tuttle Company, 1993 

Hughes, Robert, De Schok van het Nieuwe – Kunst in het Tijdperk van Verandering. 

Utrecht: Veen, 1991 

Huxley, Aldous, The Doors of Perception. 1954 

Huxley, Aldous, The Devils of Loudun. 1953 

Isa Upanishad. Amsterdam: Stichting Ars Floreat, 2003 

Johnston, Sarah Iles (ed.), Religions of the Ancient World – a Guide. Cambridge: 

Harvard University Press, 2004 

Joyces, James, Ulysses. London: The Bodley Head, 1969 

Joyces, James, Ulysses. Amsterdam: De Bezige Bij, 1975 

Kagan, Donald, The Peloponnesian War – Athens and Sparta in savage Conflict 431 -

404 BC. London: Harper and Collins Publishers, 2003   

Kapleau, Philip, The Three Pillars of Zen. New York: Anchor Books: 1980 

Kapleau, Philip, Zen: Dawn in the West. New York: Anchor Books: 1980 

Kato , Yoshiro  Tamaru, e.a., The Threefold Lotus Sutra. Tokyo: Kosei Publishing Co, 

1999 

Keegan, John, A History of Warfare. London: Pimlico, 2004;  

Keen, David, Useful Enemies – When waging wars is more important than winning 

them. New Haven and London: Yale University Press, 2012  



Een zoektocht naar ons bestaan | 129 

 

 

Keizan Jo kin, Denko roku, The Record of the Transmission of the Light. Mount Shasta: 

Shasta Abbey Press, 2001 

Kelly, Fergus, A Guide to Early Irish Law. Dublin: Duldalgan Press, 2005 

Kelly, Fergus, Early Irish Farming. Dublin: Duldalgan Press, 2000 

Kennett, Jiyu, How to grow a Lotus BLossom. Mount Shasta: Shasta Abbey, 1977 

Kennett, Jiyu, The Wild, White Goose – Volume I & II. Mount Shasta: Shasta Abbey, 1977 - 
1978 

Kennett, Jiyu, Zen is Eternal Life. Emeryville: Dharma Publishing, 1976 

Klostermaier, Klaus K., A Survey of Hinduism. Albany: State University of New York 

Press, 2007 

Kopland, Rutger, Verzamelde gedichten. Amsterdam: Uitgeverij G.A. van Oorschot, 2010 

Kuiper, P.C., Ver Heen. ’s-Gravenhage: SDU Drukkerij, 1988  

Kwant, R.C. Mens en Expressie – in het licht van de wijsbegeerte van Merleau-Ponty. 

Utrecht: Het Spectrum, 1978 

Lane Fox, Robin, Alexander de Grote, Amsterdam: Uitgeverij de Arbeiderspers, 2005 

Leben, Man, Narrator – Een Weg. Amsterdam: Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2013 

Leighton, Taigen Dan & Okumura, Shohaku, Do gen’s Extensive Record. Boston: Wisdom 

Publications, 2004 

Lendon, J.E., Song of Wrath – the Peloponnesian war begins. New York: Basic Books, 2010 

Lewis, Franklin D., Rumi, Past and Present, East and West. Oxford: Oneworld, 2003 

Lewis-Williams, David & Pearce, David, Inside the neolitic Mind. London: Thames & 

Hudson, 2009 

Lopez, Donald S., The Heart Sutra explained. Delhi: Sri Satguru Publications, 1990 

Luk, Charles, The Su ran gama Su tra. New Delhi: Munshiram Manoharlal Publishers, 

2001 

Luijpen, W., Fenomenologie en Atheī sme. Leuven: W. Vergaelen, 1979 



130 | Wie ben jij 

 

 

Luijpen, W., Nieuwe inleiding tot de existentie le fenomenologie. Utrecht: Het Spectrum, 

1976 

MacCulloch, Diarmond, Christianity – The first three thousand Years. New York: Viking, 

2010  

Major B.D. Basu ed., The Upanishads, Volume 1. New Delhi: Cosmo Publications, 2007 

Major B.D. Basu ed., Chhandogya Upanishad, Volume 3.  New Delhi: Cosmo Publications, 

2007 

Major B.D. Basu ed., Studies in the first Six Upanishads; and the Isa and Kena 

Upanishads, Volume 23. New Delhi: Cosmo Publications, 2007 

Mallory, J.P. & Adams, D.Q., The Oxford Introduction to Proto-Indo-European and the 

Proto-Indo-European World. Oxford: Oxford University Press, 6447Mallory, J.P., In Search 

of the Indo-Europeans. New York: Thames & Hudson, 2005 

Maslow, Abraham, A Theory of Human Motivation. Psychological Review, 50, 370-396 

1943 

Maurer, Walter Harding, The Sanskrit Language -  an Introductory Grammer and Reader. 

London: RoutledgeCurzon, 2001 

McEvilley, Thomas, The Shape of Ancient Thought – Comparative Studies in Greek and 

Indian Philosophies. New York: Allworth Press, 2002 

McGrath, Kevin, STRῙ women in Epic Mahābhārata. Cambridge: Ilex Foundation, 2009 

McGrath, Kevin, The Sankrit Hero – Karņa in Epic Mahābhārata. Leiden: Brill, 2004 

Marlantes, Karl, What it is like to go to war. London: Corvus, 2012  

Merleau-Ponty, Maurice, Fenomenologie van de waarneming. Amsterdam: Boom, 2009 

Merzel, Dennis Genpo, The Path of the Human Being. Boston:  Shambhala, 2003 

Michaels, Axel, Hinduism. Princeton: Princeton University Press, 2004 

Mieroop, Marc van de, A History of the Ancient Near East. Oxford: Blackwell Publishing, 

2004  

Milliken, William F. & Milliken, Douglas L., Race Car Vehicle Dynamics. Warrendale: SAE, 

1995  



Een zoektocht naar ons bestaan | 131 

 

 

Na ra yana, Narrator, “Carla Drift – Een Buitenbeentje, Een Biografie”. Amsterdam: 

Omnia – Amsterdam Uitgeverij, 2012 

Nicholson, Reynold A., The Mathnawi of Jala lu’ddin Rúmí, Books I – VI. Cambridge: 

Biddles Ltd, 2001 

Nishijima, Gudo & Cross, Chodo, Master Dogen’s Shobogenzo – Books 1 – 4, Woking: 

Windbell Publications, 1994 

Noordzij, Huib, Handboek van de Reformatie – De Nederlandse kerkhervorming in de 

16e en de 17e eeuw. Utrecht: Uitgeverij Kok, 2012 

Norwich, John Julius, The Popes, A History, London: Chatto & Windos, 2011 

Nyogen Senzaki & McCandless, Ruth. The Iron Flute – 100 Zen Kōans. Rutland: Charles 

E. Tuttle Company, 1985 

Origo, Jan van, Wie ben jij – Een verkenning van ons bestaan – 1. Omnia – Amsterdam 

Uitgeverij, 2012 

Ostler, Nicholas, Empires of the Word – A Language History of the World. New York: 

Harper Collins, 2005 

Pirsig, Robert M., Lila, an Inquiry in Morals. London: Bantam Press, 1991 

Pollock, Sheldon, The Language of the Gods in the World of Men – Sanskrit, Culture, 

and Power in the premodern India. Berkeley: University of California Press, 2006 

Porter, Bill, Road to Heaven - Encounters with Chinese Hermits. Berkeley: Counterpoint, 

1993 

Porter, Bill, Zen Baggage, Berkeley: Counterpoint, 2009 

Potok, Chaim, Omzwervingen, ‘s-Gravenhage: BZZTo H, 1999 

Proust, Marcel, De kant van Swann, Amsterdam: De Bezige Bij, 1986 

Quammen, David, Spillover – Animal infections and the next human pandemic. New 

York: W.W. Norton & Company, 2012 

Radhakrishnan & Moore, A Source Book in Indian Philosophy. Princeton: Princeton 

University Press, 1973 

Red Pine (Bill Porter), Lao-Tzu’s Tao Te Ching. San Francisco: Mercury House, 1996 



132 | Wie ben jij 

 

 

Red Pine (Bill Porter), Lao-Tzu’s Tao Te Ching (revised edition). Port Townsend: Copper 

Canyon Press, 2006 

Red Pine (Bill Porter), The Diamond Sutra. New York: Counterpoint, 2001 

Red Pine (Bill Porter), The Heart Sutra. Washington D.C.: Shoemaker & Hoard, 2004 

Robb, Graham, The discovery of France. London: Picador, 2007 

Robinson, D. L. (2009). Brain function, mental experience and personality . The 

Netherlands Journal of Psychology, 64 

Romm, James, Ghost on the Thone – The death of Alexander the Great and the war for 

crown and empire. New York: Alfred A. Knopf, 2011 

Rond, Mark de, The last Amateurs, Cambridge: Icon Books, 2008 

Sargeant, Winthrop, The Bhagavad Gī ta . Albany: State New York University Press, 

1994  

Sartre, Jean-Paul, Being and Nothingness. New York: Washington square press: 1977 

Schama, Simon, De geschiedenis van de Joden – Deel 1: De woorden vinden 1000 v.C. - 

1492. Amsterdam: Uitgeverij Atlas Contact, 2013 

Schumann, Hans Wolfgang, De Historische Boeddha. Rotterdam: Asoka, 1998 

Sekida, Katsuki, Two Zen Classics – Mumonkan & Hekiganroku. New York: Weatherhill, 

1977 

Sekida, Katsuki, Zen Training – Methods and Philosophy. New York: Weatherhill, 1981 

Senzaki, Nyogen, Eloquent Silence: Gateless Gate. Boston: Wisdom Publications, 2008 

Sheng Yen, Footprints in the Snow – the Autobiography of a Chinese Buddhist Monk. 

New York: Doubleday, 2008 

Skynner, Robin & Cleese, John, Life and how to survive it (Over het leven), Utrecht: 

Kosmos-Z&K Uitgevers, 1996 

Shibayama, Zenkei, A Flower Does not Talk, Zen Essays. Tokyo: Charles E. Tuttle, 1997 

Shibayama, Zenkei, The Gateless Barrier, Zen Comments on the Mumonkan. Boston: 

Shambhala, 1974 



Een zoektocht naar ons bestaan | 133 

 

 

Slauerhoff, Jan Jacob, Alleen in mijn gedichten kan ik wonen. ’s-Gravenhage: Nijgh & 

Van Ditmar, 1978 

So lle, Dorothee, Mystiek en verzet – Gij stil geschreeuw. Baarn: Ten Have, 1998 

Sontag, Susan, On Photography. New York: Dell Publishing Co. Inc., 1978 

Starr, Jonathan, Tao te Ching. New York: Penguin, 2003 

Stcherbatsky, TH, Buddhist Logic, Volume I – II. Delhi: Motilal Banarsidass 

Publishers, 2004 

Stevens, John, Three Zen Masters, Ikkyu , Hakuin, Rӯokan. Tokyo: Kodansha 

International, 1993 

Stewart, Ian, Does God Play Dice? London: Penguin Books, 1992² 

Stryk, Lucien, Triumph of the Sparrow, Zen Poems of Shinkichi Takahashi. New 

York: Grove Press, 1986 

Suzuki, D.T., Essays in Zen Buddhism – First, Second, Third Series. New York: Grove 

Press, 1978 

Suzuki, D.T., Studies in the Lankavatara Sutra. New Delhi: Munshiram Manoharlal 

Publishers, 1998 

Suzuki, Shunryu, Branching Streams Flow in the Darkness. Berkely: University of 

California Press: 1999  

Suzuki, Shunryu, Zen Mind, Beginners Mind: Informal Talks on Zen Meditation and 

Practice. New York: Weatherhill, 1980 

Taleb, Nassim Nicholas, The Black Swan. London: Penguin Books, 2007 

Tanahashi, Kazuaki ed., Treasury of the true dharma eye – Zen Master Dogen’s Shobo 

Genzo. Boston: Shambhala, 2012 

Tarkovski, Andrei, De verzegelde tijd – Beschouwingen over de filmkunst. Groningen: 

Historische Uitgeverij, 1986 

The Sixth Patriarch’s Dharma Jewel Platform Sutra. San Francisco: Buddhist Text 

Translation Society, 2002 



134 | Wie ben jij 

 

 

The Connected Discourses of the Buddha – Volume I & II. Massachusetts: Wisdom 

Publications, 2000 

The Long Discourses of the Buddha. Massachusetts: Wisdom Publications, 1995 

The Middle Length Discourses of the Buddha. Massachusetts: Wisdom Publications, 

1996 

Thomas, Dylan, Collected Poems 1530 – 1952. London: Billings & Sons, 1978 

Thich Nhat Hanh, No Death, No Fear - Comforting Wisdom for Life. New York: 

Riverhead Books, 2002 

Thich Nhat Hanh, The heart of understanding. Berkeley: Parallax Press, 1988 

Thich Nhat Hanh, Vorm is leegte, leegte is vorm. Rotterdam: Asoka, 2007 

Trouillez, Pierre, Bevrijd en gebonden – De Kerk van Constantijn (4e en 5e eeuw n. 

Chr.). Leuven: Davidsfonds6 , 2006 

Veerkamp, Ton. Deze wereld anders – Politieke geschiedenis van het Grote Verhaal. 

Vught: Uitgeverij Skandalon, 2014 

Venkataramanan, S. Select Works of Sri Sankaracharya. New Delhi: Cosmo 

Publications, 2003 

Vendler, Helen, Dickinson – Selected poems and commentaries. Cambridge: The 

Belknap Press of Harvard University Press, 2010 

Vorenkamp, Dirck, An English Translation of Fa-Tsang’s Commentary on the 

Awakening of Faith. New York: The Edwin Mellen Press, 2004 

Waddell, Norman, Zen Words for the Heart: Hakuin’s Commentary on the Heart 

Sutra. Boston: Shambhala,  1996 

Watson, Burton, The Complete Works of Chuang Tzu. New York: Columbia 

University Press, 1968 

Watson, Burton, The Lotus Sutra. New York: Columbia University Press, 1993 

Watson, Burton, The Zen Teachings of Master Lin-Chi. New York: Columbia 

University Press, 1999 

Wetering, Janwillem van de, De Lege Spiegel. Amsterdam: De Driehoek 



Een zoektocht naar ons bestaan | 135 

 

 

Wetering, Janwillem van de, Het Dagende Niets. Amsterdam: De Driehoek 

Wetering, Janwillem van de, Zuivere Leegte. Rotterdam: Asoka, 2000 

Whitney, William Dwight, The Roots, Verb-forms, Primary Derivatives of the Sanskrit 

Language. Delhi: Low Price Publications, 1995 

Wick, Gerry Shishin, The Book of Equanimity – Illuminating Classic Zen Koans. 

Somerville MA: Wisdom Publications, 2005 

Wittgenstein, Ludwig, Tractatus Logico-Philosophicus. Amsterdam: Athenaeum-Polak 

& Van Gennip, 1976  

Wieseltier, Leon, Kaddisj. Amsterdam: De Bezige Bij, 1999 

Wu, John C. H., The Golden Age of Zen – Zen Masters of the T ‘ang Dynasty. 

Bloomington: World Wisdom, 2003   

Yamada Ko un Roshi, Hekiganroku, Die Niederschrift vom blauen Fels . Mu nchen: 

Ko sel-Verlag, 2002 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



136 | Wie ben jij 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Een zoektocht naar ons bestaan | 137 

 

 

 

 

Index 

A 

Alomvattende Ee n, 56, 58, 61, 62, 63, 64, 72, 73, 75, 77, 83, 91, 92, 93, 98, 

100, 101, 102, 109, 111, 113, 115, 118 

Amsterdam, 11, 23, 24, 32, 33, 38, 40, 54, 56, 70, 84, 85, 102, 116, 118, 119 

Arjuna, 23 

B 

Badrinath, Chaturvedi, 23 

Bhiks u, 46, 82 

Bodhi, 19, 112 

Bodhisattva, 72, 73, 74, 75, 84, 99, 101, 102, 112 

Boeddha, 19, 72, 73, 74, 84, 92, 100 

Boeddhisme, 18, 48, 50, 78, 84, 101, 102, 110, 112, 118 

Boeddhistisch vraagstuk, 72, 73, 75, 77, 89, 96, 97, 107 

Boeddhistische leraar, 104 

Bridges, Jeff, 23 

Bruce, Peter, 40 

C 

Caplow, Florence, 84 

Christendom, 92, 99 

Cycloon, 13, 23, 26, 37, 40, 51, 52, 72, 93 



138 | Wie ben jij 

 

 

D 

Dasein, 60, 61, 63 

De andere oever, 50, 112 

Deshimaru, Taisen, 23 

Dharma, 16, 18, 19, 23, 24, 75, 84, 92, 93, 96, 102, 119 

Dhi, 76, 77 

Drascombe Coaster, 34 

Drascombe Drifter, 34, 42 

 

E 

Een - wat is dat?, 12, 72 

Enso , 26 

Evam , 78, 85, 102 

F 

Firmament, 12, 107 

Folkboot, 32, 33, 34, 36, 40 

Fromm, Erich, 16 

 

G 

Ganzheit, 66 

Gate, 78, 110, 111, 112, 113, 119 

Gateless Gate, 84, 102, 109, 110, 118, 119 

Gesuperponeerd, 82, 87, 88, 89, 90, 97 

Gezelle, Guido, 20, 21, 24 

Glassman, Bernie, 23 

God, 21, 62, 92, 98, 118 



Een zoektocht naar ons bestaan | 139 

 

 

Goddelijke Drie-eenheid, 62 

Go del, Kurt, 96 

Gods gave, 13, 51, 110 

Golvenspel, 87 

H 

Haiku, 90, 96, 97, 105, 106, 109 

Hart Su tra, 1, 12, 16, 17, 44, 46, 47, 52, 53, 58, 62, 65, 68, 75, 78, 79, 82, 85, 

90, 91, 92, 93, 95, 96, 99, 100, 101, 102, 110, 113  

Heel-zijn, 56, 58, 61, 62, 63, 64, 66, 68, 71, 72, 74, 75, 76, 77, 79, 81, 82, 83, 

85, 87, 88, 90, 91, 92, 93, 95, 96, 97, 98, 99, 100, 101, 109, 111, 113, 114, 

115 

Heidegger, Martin, 55, 56, 58, 59, 60, 61, 62, 63, 64, 66, 68, 69, 70, 71, 79, 

83, 85, 93, 109, 113 

Herakleitos, 95 

Hitsuzendo , 26 

Holstein, Alexander, 85 

Hr daya, 47, 51, 52 

Huineng, 18, 24 

I 

Iha, 91, 98, 100 

Ikemoto, Takashi, 118 

Indra’s Net, 17, 18, 53, 60, 61, 68, 75, 97, 100 

Inter-zijn, 65, 66, 68 

Ishvara, 115 

J 

JHWH, 92, 98 

Joods spiritueel leiderschap, 30, 37 



140 | Wie ben jij 

 

 

Joshu, 118 

K 

Katz, Ruth Cecily, 23 

Kern, 13, 18, 25, 26, 37, 47, 51, 52, 65, 75, 88, 90, 91, 92, 93, 99 

Khandava bos, 23 

Kr s n a, 23, 38 

Kwant, R.C., 23 

L 

Lauwersmeer, 11 

Leegte, 12, 13, 16, 17, 18, 19, 26, 44, 46, 58, 60, 61, 63, 64, 68, 70, 74, 75, 78, 

79, 81, 82, 87, 90, 91, 93, 95, 97, 103, 106, 109, 113, 115 

Lopez, Donald S., 54, 85, 101, 119 

Ludwig Wittgenstein, 61 

Luijpen, Prof. Dr. W. 55 

M 

Maan, 11, 85, 91, 107, 109 

Maha bha rata, 23, 96 

Maha ya na Boeddhisme, 84, 92, 101, 102 

Man jus rï , 72, 73, 74, 75 

Mantra, 78, 110, 112, 113 

Masaï  nomade, 82 

Maurice Merleau Ponty, 16 

Merleau-Ponty, Maurice, 23 

Messias, 92 

Mitdasein, 60, 61 

Mitsein, 60, 61, 65 

Moeder aller dingen, 47, 50 



Een zoektocht naar ons bestaan | 141 

 

 

Moksha, 18 

Moon, Susan, 84 

Mumonkan, 84, 102, 109, 118,  

N 

Nirvana, 18, 100 

Noordoostpolder, 11, 12, 23 

Nul, 14, 16, 44, 63, 64, 79 

O 

Ontwikkelbad, 93, 97 

Onvolledigheidsstellingen, 96 

Origo, Jan van, 23, 24, 54, 70, 84, 85, 102 

Oude Testament, 92, 98 

P 

Pa ramita , 49, 50 

Poort van de Leegte, 109 

Poortloze poort, 109 

Porter, Bill, 54, 85 

Prajn a , 47, 48, 49, 74 

Prajn a pa ramita , 47, 50, 79, 99, 100 

R 

Red Pine (Bill Porter), 54, 85 

Religies, 60, 92, 99 

Rooms Katholiek, 62 

Rotterdam, 31, 70 

Ryo kan, 82, 83 



142 | Wie ben jij 

 

 

S 

Sama dhi, 76 

Sanskriet, 12, 17, 19, 26, 46, 49, 50, 53, 54, 76, 78, 79, 84, 85, 91, 92, 98, 

100, 102, 110, 111, 112, 118 

Schiermonnikoog, 11, 20, 41, 53 

Sein und Zeit, 55, 58, 59, 60, 61, 70 

Shakyamuni, 72, 74, 84, 92 

Sha riputra, 92 

Shibayama, Zenkei, 84, 102, 118, 119 

Shinkichi Takahashi, 105 

Steenmannetje, 79 

Stryk, Lucien, 118 

s u nyata , 12, 13, 14, 16, 18, 25, 26, 91, 101 

Su tra, 1, 12, 16, 17, 44, 46, 47, 52, 53, 58, 62, 65, 68, 75, 78, 79, 82, 85, 90, 

91, 92, 93, 95, 96, 99, 100, 101, 102, 110, 113 

Suzuki, Shunryu, 118 

T 

Tanach, 40, 92, 98, 102 

Tao, 47, 50, 54, 100, 107 

Technische Universiteit in Delft, 55 

Thich Nhat Hanh, 58, 64, 65, 67, 68, 70 

Tooren, J. van, 85 

U 

Urspru nglichen Ganzheit, 61, 63 

V 

Veda nte, 98 



Een zoektocht naar ons bestaan | 143 

 

 

Veerboot, 11, 20, 41 

Veerkamp, Ton, 98 

Venkataramanan, S., 102 

Verlichting, 12, 17, 18, 19, 26, 50, 72, 74, 78, 84, 91, 92, 102, 109, 112 

Vijf skanda’s, 79, 81 

Y 

Yamada Ko un Roshi, 84, 102, 118, 119 

Z 

Zen Boeddhisme, 18 

Zen meester, 14, 16, 17, 19, 65, 74, 75, 76, 85 

Zhaozhou Congshen, 118 

Zuid Limburg, 12, 31 

 

 

 

 

 

 

 

 



144 | Wie ben jij 

 

 





Jan van Origo is mijn schrijversnaam. Tijdens zijn jeugd heeft Jan in het  

midden van Zuid Limburg gewoond. Na zijn studie Industrieel Ontwerpen 

aan de Technische Universiteit in Delft, heeft Jan in Amsterdam gewoond 

waar hij zijn vrouw Marieke leerde kennen. Nu leven zij met twee kinderen 

bijna 20 jaren in een dorp bij Rotterdam.  

Zijn werk heeft betrekking op de veiligheid van consumenten producten. 

Twee jaar geleden is Jan begonnen met het schrijven van de zoektocht  

“Wie ben jij – een verkenning van ons bestaan”. 

 

De voortgang van de Odyssee is te lezen op de weblog van de auteur  

Jan van Origo: www.janvanorigo.nl  

 

 

 

 

 

 

 

 

Omnia – Amsterdam Uitgeverij 
www.omnia-amsterdam.nl 

“Vorm is leegte en leegte is vorm”  
 

- Hart Sūtra 

 

Weg van de leegte 

In het dagelijks leven, 

Droom aller dromen. 


